#### **LAPORAN PENELITIAN**

## STRATEGI PERUBAHAN SUMBER DAYA MANUSIA MENJADI MANUSIA BERSUMBER DAYA DALAM ORGANISASI

Menggunakan Metode ESQ (Emotional and Spiritual Quotient)

#### Disusun Oleh:

ANA MARIANA, S.E., M.Si. ( 520036 )
PETER, S.E., M.T. ( 520092 )



JURUSAN MANAJEMEN FAKULTAS EKONOMI UNIVERSITAS KRISTEN MARANATHA BANDUNG 2008

#### LEMBAR IDENTITAS DAN PENGESAHAN LAPORAN PENELITIAN

1. Judul Penelitian : STRATEGI PERUBAHAN SUMBER DAYA

MANUSIA MENJADI MANUSIA BERSUMBER DAYA DALAM ORGANISASI Menggunakan

Metode ESQ (Emotional and Spiritual Quotient)

2. Ketua / Penanggung jawab Pelaksana Kegiatan Penelitian:

Nama : Ana Mariana., S.E., M.Si.

Pangkat / Golongan / NIK: Ahli Madya / III B / 520036

Fakultas / Jurusan : Ekonomi / Manajemen

3. Anggota Penelitian:

Nama Peneliti: Peter, S.E., M.T.

Pangkat/Golongan/NIK: Ahli Madya/ III B/ 520092

Fakultas / Jurusan : Ekonomi / Manajemen

4. Sumber Dana Penelitian : Fakultas Ekonomi Universitas Kristen

Maranatha

Bandung.

5. Biaya Penelitian : Rp.4.455.000,00

6. Lama Penelitian : 3 ( tiga ) bulan

Bandung, 12 Maret 2008

Mengetahui, Menyetujui,

Ketua LPPM Dekan Fakultas Ekonomi

(Ir. Heru Susilo, M.Sc.) (Dra. Tatik Budiningsih, MS.)

Ketua / Penanggung jawab Pelaksana

(Ana Mariana, S.E., M.Si.)

#### **ABSTRAK**

Perkembangan industri pada saat ini telah membuat persaingan antara satu perusahaan dengan perusahaan lainnya bersaing secara ketat dan saling memperkuat basis yang dimilikinya dimulai dengan sumber daya yang dimilikinya. Pekerja sering kali dianggap sebagai faktor produksi yang dapat dieksplorasi dengan alasan efektifitas dan efisiensi. Sehingga posisi pekerja semakin terjepit karena pemanfaatan yang berlebihan akibat adanya persaingan dalam industri yang menghasilkan persaingan baru di dalam perusahaan antara pekerja yang satu dengan pekerja yang lainnya.

Menyadari posisi pekerja yang semakin terjepit maka terdapat pemikiran yang diutarakan oleh Bapak Frans Mardi Hartanto mengenai perubahan paradigma dari Sumber Daya Manusia menjadi Manusia Bersumber Daya. Adapun metode yang dipilih untuk melakukan perubahan paradigma yang ada dengan merubah konsep yang ada pada para pekerja dengan menggunakan metode ESQ untuk mengubah paradigma yang ada.

Perubahan paradigma yang ada diharapkan akan mengubah pola pikir para pekerja yang akan mengakibatkan adanya perubahan pada lingkunga kerja. Perubahan dengan menggunakan metode ESQ merupakan salah satu cara dari banyak cara yang dapat ditempuh untuk melakukan perubahan paradigma dari Sumber Daya Manusia menjadi Manusia Bersumber Daya.

Hasil dari penelitian ini adalah bahwa pekerja diharapkan dapat mengerti potensi yang dimiliki oleh dirinya. Metoda ESQ merupakan metoda yang mengandalkan kekuatan paradigma atau cara berpikir dalam membentuk sikap / perilaku yang diinginkan.

Kata Kunci : Sumber Daya Manusia, Manusia Bersumber Daya, Metode ESQ.

**KATA PENGANTAR** 

Puji dan syukur kami panjatkan kepada Tuhan Yesus yang telah menyertai kami

selama ini sehingga dapat menyelesaikan penelitian ini. Semua ini karena kebaikan

dan campur tangan Tuhan saja, sehingga penelitian ini dapat selesai. Pada kesempatan

ini kami ingin mengucapkan terima kasih yang sebesar – besarnya kepada:

1. Ibu Dra. Tatik Budiningsih, MS., selaku Dekan Fakultas Ekonomi Universitas

Kristen Maranatha, Bandung.

2. Bapak Tedy Wahyusaputra, SE., MM., selaku Pembantu Dekan Fakultas

Ekonomi Universitas Kristen Maranatha, Bandung.

3. Ibu Dr. Marcellia Susan, SE., MT., selaku Ketua Jurusan Manajemen Fakultas

Ekonomi Universitas Kristen Maranatha, Bandung.

4. Ibu A. Rinny Maharsi, SE., MM., selaku Sekretaris Jurusan Manajemen

Fakultas Ekonomi Universitas Kristen Maranatha, Bandung.

5. Bapak Ir. Heru Susilo, M.Sc., selaku Ketua Lembaga Penelitian dan

Pengabdian Masyarakat Universitas Kristen Maranatha, Bandung.

6. Seluruh Staff TU Fakultas dan Jurusan Manajemen Fakultas Ekonomi

Universitas Kristen Maranatha, Bandung.

Akhir kata, kami berharap agar penelitian ini dapat bermanfaat bagi semua pihak –

pihak yang membutuhkan. Terima kasih, Tuhan Memberkati.

Bandung, 12 Maret 2008

(Ana Mariana, S.E., M.Si. )

NIK. 520036

4

### **DAFTAR ISI**

| HALAMAN JUDUL                                               |     |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| LEMBAR IDENTITAS DAN PENGESAHAN LAPORAN PENELITIAN          |     |
| ABSTRAK                                                     | i   |
| KATA PENGANTAR                                              | ii  |
| DAFTAR ISI                                                  | iii |
|                                                             |     |
| BAB I PENDAHULUAN                                           |     |
| 1.1 Latar Belakang                                          | 1   |
| 1.1.1 Bisnis Kontemporer dan Perlakuan Terhadap Manusia     | 1   |
| 1.1.2 Relasi Antara Organisasi / Perusahaan dengan Manusia. | 1   |
| 1.1.3 Kecenderungan Bisnis maupun Pebisnis Saat Ini dan     |     |
| Strateginya                                                 | 2   |
| 1.1.4 Hakekat Manusia berSumber Daya                        | 3   |
| 1.2 Identifikasi Masalah                                    | 5   |
| 1.3 Tujuan Penelitian                                       | 5   |
| 1.4 Manfaat Penelitian                                      | 5   |
|                                                             |     |
| BAB II TINJAUAN PUSTAKA                                     |     |
| 2.1 Metode ESQ                                              | 7   |
| 2.1.1 Penjernihan Emosi (Zore Mind Process)                 | 7   |
| 2.1.2 Membangun Mental                                      | 10  |
| 2.1.3 Menciptakan Ketangguhan Pribadi                       | 12  |
| 2.1.4 Menciptakan Ketangguhan Sosial ( Sinergi )            | 13  |

| 2.2            | Fungsi ESQ                                  | 13 |
|----------------|---------------------------------------------|----|
| BAB III MI     | ETODE PENELITIAN                            |    |
| 3.1            | Metode Penelitian                           | 15 |
| 3.2            | Alat dan Teknik Pengumpulan Data            | 16 |
| 3.3            | Desain Penelitian                           | 16 |
| 3.4            | Analisa Hasil                               | 16 |
|                |                                             |    |
| BAB IV HA      | ASIL PENELITIAN                             |    |
| 4.1            | Organisasi dalam Proses Perubahan Sumber    |    |
|                | Daya Manusia Menjadi Manusia Bersumber Daya | 17 |
| 4.2            | Hal – hal Dalam Persiapan Perubahan         | 18 |
| 4.3            | Reaksi Terhadap Perubahan                   | 19 |
| 4.4            | Resistensi Terhadap Perubahan               | 19 |
| 4.5            | Pemberdayaan (Empowerment)                  | 21 |
| 4.6            | Pembelajaran pada Adaptasi Perubahan        | 21 |
| 4.7            | Reward System                               | 22 |
|                |                                             |    |
| BAB V KE       | SIMPULAN DAN SARAN                          |    |
| 5.1            | Simpulan                                    | 23 |
| 5.2            | Saran                                       | 25 |
| DALVEAR        |                                             | 26 |
| DAFTAR PUSTAKA |                                             | 26 |
| LAMPIRAN       |                                             | 27 |

#### **BABI**

#### **PENDAHULUAN**

#### 1.1 Latar Belakang Masalah

#### 1.1.1 Bisnis Kontemporer dan Perlakuan terhadap Manusia

Pada saat ini persaingan antar perusahaan maupun perorangan dalam melakukan kegiatan usaha maupun bekerja semakin ketat dan berpacu semakin kencang antara yang satu dengan yang lain. Kecenderungan yang terjadi adalah pemanfaatan asset yang maksimal sebagai dasar untuk memenangkan persaingan antar perusahaan. Tidak jarang perusahaan memandang pekerja hanya sebagai sumber daya ataupun aset yang berharga dan dapat dieksploitasi sampai dengan batasan tertentu, setelah tidak berguna maka sumber daya tersebut dapat dibuang atau dalam hal ini dipensiunkan / diberhentikan.

Perlakuan yang diberikan kepada pekerja tidak berbeda dengan memperlakukan aset perusahaan yang lain, hal ini tentu saja harus ada pembaharuan dalam segi paradigma yang dimiliki oleh pihak manajemen. Paradigma baru yang seharusnya dapat ditanamkan adalah manusia bersumber daya, dimana manajemen perusahaan membutuhkan upaya - upaya untuk mentransformasikan hal tersebut.

#### 1.1.2 Relasi antara Organisasi/Perusahaan dengan Manusia

Organisasi atau perusahaan dapat dipandang tidak hanya sekedar tempat mencari nafkah tetapi sebagai habitat untuk menumbuhkembangkan potensi insani dan wahana di mana orang mencari makna; sekaligus sebagai jejaring kerjasama untuk mewujudkan cita-cita bersama.

Dalam konteks organisasi yang demikian maka manusia harus dipandang bukan lagi sebagai salah satu faktor produksi atau sumber daya manusia; akan tetapi harus dihargai sebagai manusia yang bersumber daya yaitu orang yang cerdas dan memiliki potensi.

Pada hakekatnya potensi kecerdasan manusia meliputi: kecerdasan spiritual, kecerdasan emosional, dan kecerdasan intelektual. Fokus manusia bersumber daya adalah pada kecerdasan spiritual dan kecerdasan emosional; sedangkan sumber daya manusia adalah pada kecerdasan intelektual. Kecerdasan spiritual dan emosional bermuara pada pembentukan karakter seseorang, sedangkan kecerdasan intelektual bermuara pada kompetensi seseorang. Oleh sebab itu manusia yang lengkap atau paripurna adalah manusia yang tidak hanya kompeten; tetapi sekaligus juga berkarakter. Apabila kompetensi dibangun dari luar diri yaitu melalui pendidikan, pelatihan, pergaulan, dan pengalaman atas dasar modal fisik dan mental; maka karakter adalah sesuatu yang memancar dari dalam diri setiap manusia/individu yang merupakan suatu pancaran keyakinan spiritual yang mewarnai emosi seseorang, dan muncul dalam bentuk etos kerja, semangat belajar, dan berinovasi.

Sesuatu yang penting di sini adalah bahwa apabila kualitas emosi adalah pancaran dari tingkat kecerdasan spiritual seseorang, maka sesungguhnya ada satu hukum alam universal yang berlaku di sini yaitu bahwa setiap diri manusia potensial menghasilkan kebajikan-kebajikan yang merupakan kandungan utama (content).

#### 1.1.3 Kecenderungan Bisnis maupun Pebisnis Saat Ini dan Strateginya

Pengalaman membuktikan bahwa ternyata dalam dunia bisnis, maka bisnis maupun pebisnis yang sukses dan langgeng atau berkelanjutan adalah yang memiliki dan memancarkan kebajikan-kebajikan bagi diri dan lingkungannya. Artinya, pelaku

bisnis yang berhasil adalah manusia yang cerdas secara paripurna, dan organisasi bisnis yang berhasil adalah yang mampu mengembangkan potensi-potensi kebajikan yang ada dalam diri setiap manusia anggotanya.

Organisasi yang berhasil adalah yang mampu menggabungkan karakter dan kompetensi dari para anggotanya sehingga menjadikan mereka sebagai manusia-manusia bersumber daya yang memiliki kapabilitas (kecakapan) tinggi. Oleh sebab itu penting kiranya bagi suatu organisasi untuk mengembangkan strategi atau pendekatan dalam mentransformasikan manusianya dari sekedar sebagai sumber daya manusia menjadi manusia bersumber daya.

#### 1.1.4 Hakekat Manusia berSumber Daya

Dalam proses penciptaannya, manusia diciptakan lebih dari yang makhluk yang lainnya karena dua hal yaitu :

- manusia diberi kesadaran diri akan maksud dan tujuan penciptaan diri dan seluruh alam semesta ini;
- manusia diberi kemampuan memilih untuk mentaati atau mengingkari maksud dan tujuan tersebut.

Alam semesta, termasuk bumi dan kehidupan di dalamnya, memiliki aturan atau hukum-hukum alam yang mengikat; Mengikat artinya apabila diikuti akan mendatangkan keuntungan dan sebaliknya apabila dilanggar akan mendatangkan kerugian.

Untuk memperoleh pengetahuan mengenai alam dunia ini manusia sebagai makhluk telah dibekali oleh perangkat berupa akal (gabungan atau sinergi antara otak/pikiran dan hati/perasaan); dan pancaindera. Berbekal perangkat tersebut maka pengetahuan yang dihasilkan merupakan pengetahuan yang dapat diinderanya.

Walaupun demikian ternyata kekuatan penalaran akal manusia mampu membayangkan hal-hal di luar fakta-fakta empiris yang dapat diinderanya di dunia nyata. Akan tetapi untuk dapat menguji kebenarannya maka hasil penalaran akal tersebut harus dibuktikan keberlakuannya di alam nyata ini.

Seluruh proses penggalian pengetahuan tersebut harus dimaknai dalam kerangka: harus dimanfaatkan seoptimal mungkin untuk mengatasi kesulitan dan melipatgandakan kapasitas seluruh ciptaan di alam semesta ini, selaras dengan maksud dan tujuan penciptaannya masing-masing.

Manusia adalah satu-satunya makhluk pelaku utama yang dapat melakukan proses penggalian pengetahuan dan memanfaatkannya untuk mengubah alam semesta ini, sesuai dengan maksud dan tujuan penciptaannya. Oleh sebab itu manusia perlu memiliki pedoman untuk apa dan bagaimana ia melakukan semua itu. Pedoman itu bisa berasal dari manusia sendiri, maupun dari yang menciptakan manusia berikut alam semesta ini. Berbagai paham yang ada di dunia ini pada dasarnya membagi diri dalam spektrum yang terbentang antara kedua pendapat tersebut.

Berdasarkan uraian sebelumnya menjadi jelas bahwa akan sangat besar manfaatnya apabila manusia bertindak selaras dengan tujuan penciptaan dirinya dan seluruh alam semesta ini; sebaliknya, akan sangat besar bencana atau kerugiannya apabila manusia bertindak tidak selaras dengan tujuan penciptaannya maupun melanggar tujuan penciptaan alam semesta.

Oleh sebab itu menjadi penting kiranya bagi manusia untuk selalu menyelaraskan setiap tindakannya dengan maksud dan tujuan penciptaan dirinya dan seluruh alam semesta ini. Intinya adalah agar dalam bertindak manusia tidak melanggar hukum alam; dan sebaliknya justru memanfaatkan dan mengembangkan potensi-potensi luar biasa di alam ini. Agar dapat menjadi manusia sempurna dan

mulia tersebut maka manusia perlu mengoptimalkan segenap potensi yang ada dalam dirinya yaitu potensi kecerdasan-kecerdasan intelektual, spiritual, dan emosionalnya.

#### 1.2 Identifikasi Masalah

Dalam konteks organisasi, kegagalan pengelolaan, pada dasarnya adalah suatu kegagalan dalam memahami kehendak manusia. Oleh sebab itu strategi untuk mengatasi persoalan tersebut adalah dengan berupaya untuk memahami kehendak manusia (mengubah dari sumber daya manusia menjadi manusia bersumber daya).

Sehingga dapat dirumuskan masalah yang akan dibahas adalah :

Bagaimanakah caranya mencerdaskan manusia secara inteletual, spiritual, dan emosional?

#### 1.3 Tujuan Penelitian

Tujuan dari penelitian ini adalah sebagai berikut ini.

Mengetahui cara mencerdaskan secara intelektual, spiritual, dan emosional melalui metode *Emotional and Spiritual Quotient* (ESQ).

#### 1.4 Manfaat Penelitian

Manfaat penelitian ini bagi pihak perusahaan diharapkan dapat mengubah perlakuan mereka terhadap para pekerja dan dapat menjadikan kinerja perusahaan menjadi lebih baik karena adanya perlakuan yang berbeda terhadap pekerja yang memandang bahwa mereka adalah orang – orang yang memiliki potensi dan bukan sebagai aset yang dapat dimanfaatkan penuh.

Penelitian ini bagi peneliti memberikan manfaat, yang mana peneliti dapat mengetahui bagaimana menggabungkan secara utuh kecerdasan intelektual, spiritual

dan emosional melalui metode ESQ yang merupakan sebuah metode baru yang cukup populer dan banyak digunakan pada akhir – akhir ini.

#### **BAB II**

#### TINJAUAN PUSTAKA

#### 2.1. METODE ESQ

Secara garis besar metode ini ditujukan untuk membangun kecerdasan emosi dan spiritual yang sangat dibutuhkan dalam rangka mengubah sumber daya manusia menjadi manusia bersumber daya. Proses perubahan perilaku individu untuk menjadi manusia paripurna secara mental dan fisik tersebut dapat dilakukan melalui tahapan sebagai berikut :

- a. Melakukan penjernihan emosi (Zero Mind Process)
- b. Membangun mental (*Mental Building*)
- c. Menciptakan ketangguhan pribadi (Personal Strength)
- d. Menciptakan ketangguhan sosial (Social Strength)

#### **2.1.1.** Penjernihan Emosi (*Zore Mind Process*)

Penjernihan emosi adalah suatu proses untuk dapat memahami suatu masalah atau keadaan secara seutuhnya sehingga tidak menimbulkan persepsi atau praduga yang tidak benar.

Suatu informasi atau data dapat mengubah paradigma seseorang dalam memahami suatu masalah atau keadaan atau bahkan mendapat inspirasi untuk melakukan sesuatu hal. Permasalahan yang sering terjadi adalah orang sering memandang suatu keadaan tersebut hanya dengan pandangan tertentu yang kadang sering tidak sesuai sehingga dapat menimbulkan prasangka negatif atai tindakan yang kurang tepat bahkan kadang merugikan orang lain. Robins dan Judge (2007)

mengemukakan bahwa orang seringkali hidup di dunia yang dipersepsikan bukan pada realita itu sendiri.

Terdapat beberapa hal yang dapat mempengaruhi proses penjernihan emosi antara lain :

#### a. Prasangka negatif.

Apabila orang lain tidak melakukan sesuatu sesuai keinginan kita, kadang kita mempunyai prasangka jelek terhadap orang itu karena kita tidak memahami betul keadaan orang itu. Padahal mungkin dia berbuat begitu karena ada suatu masalah yang sedang ia pikirkan sehingga konsentrasinya terbagi.

Dalam hal ini prasangka negatif sering muncul karena alam pikiran kita yang sering dipengaruhi lingkungan pahit sehingga cenderung selalu curiga dan sering kali berprasangka negatif kepada orang lain. Prasangka negatif mengakibatkan orang selalu bersikap defensif dan tertutup karena beranggapan bahwa orang lain adalah musuh yang berbahaya, cenderung menahan informasi dan tidak mau bekerjasama. Akibatnya justru ia sendiri yang akan mengalami kerugian seperti turunnya kinerja, tidak mampu melakukan sinergi dengan orang lain dan bahkan tersingkir dari pergaulan sosialnya.

Sebaliknya orang yang memiliki prinsip akan lebih mampu melindungi pikirannya sehingga dapat memilih respon positif di tengah lingkungan paling buruk sekalipun. Ia akan tetap berpikir positif dan selalu berprasangka baik kepada orang lain. Ia mendorong dan menciptakan kondisi lingkungan untuk saling percaya, saling mendukung, bersifat terbuka, dan kooperatif.

#### b. Pengaruh prinsip hidup.

Prinsip hidup yang dianut dan diyakini oleh seseorang akan menciptakan berbagai tipe pemikiran dengan tujuannya masing - masing. Setiap orang terbentuk sesuai dengan prinsip yang dianutnya.

Paham Peter Drucker dalam bukunya "Management by Objective "ternyata hanya menghasilkan budak - budak materialis di bidang ekonomi, efisiensi, dan teknologi, tetapi hatinya kekeringan dan tidak memiliki ketentraman batin seperti ada sesuatu yang hilang.

#### c. Pengaruh pengalaman.

Orang kadang sering terjebak dalam paradigma dan menyamakan setiap persoalan berdasarkan pengalamannya. Disini orang bertindak berdasarkan pengalamannya, orang kadang menjadi trauma terhadap pengalaman pahitnya tetapi juga kadang terlena dengan pengalaman suksesnya padahal belum tentu setiap persoalan dapat diselesaikan dengan metode yang sama seperti yang pernah dia alami.

Pengalaman kehidupan dan lingkungan akan sangat mempengaruhi cara berpikir seseorang yang berakibat pada terciptanya sosok manusia pembentukan lingkungan sosialnya. Bisa dibayangkan apabila ia berada dalam lingkungan sosial yang buruk, maka iapun akan menjadi seseorang seperti lingkungannya.

Disini terlihat bahwa pengalaman - pengalaman hidup dan kejadian - kejadian yang dialami juga sangat berperan dalam menciptakan pemikiran seseorang sehingga membentuk suatu paradigma yang melekat dalam pikirannya.

#### d. Pengaruh kepentingan dan prioritas.

Kepentingan tidak sama dengan prioritas. Kepentingan cenderung bersifat mikro (diri sendiri) sedangkan prioritas bersifat makro (universal). Prioritas bermuara pada prinsip, suara hati, kepentingan dan kebijaksanaan. Sebagai contoh, orang yang berprinsip pada kemenangan kelompok akan mementingkan dan mendahulukan kemenangan tim meskipun harus mengorbankan kepentingan pribadinya.

#### e. Pengaruh sudut pandang.

Perbedaan sudut pandang dalam memahami suatu persoalan akan menghasilkan suatu tindakan yang berbeda. Oleh karena itu dalam memahami suatu masalah sebaiknya tidak menggunakan sudut pandang yang sempit tetapi sudut pandang yang luas yang menggambarkan sistem dari segala aspek.

#### f. Pengaruh pembanding.

Menilai segala sesuatu berdasarkan perbandingan pengalaman yang telah dialaminya dan bayangan yang kita ciptakan sendiri di alam pikiran kita akan mempengaruhi kita dalam memahami persoalan.

#### g. Pengaruh literatur.

Literatur mempunyai pengaruh yang cukup besar terhadap pembentukan persepsi orang terhadap suatu masalah. Semakin banyak literatur yang dipahami maka akan semakin baik pemahaman terhadap suatu masalah yang dihadapinya.

#### 2.1.2. Membangun Mental

Membangun mental dapat dilakukan melalui enam prinsip, antara lain :

 Memilliki prinsip hidup yang kokoh dan mulia seperti menciptakan rasa aman, bersikap bijaksana, integritas, dan loyalitas.

- Memiliki prinsip kepercayaan yang teguh seperti percaya diri, dan motivasi yang tinggi.
- Memiliki jiwa kepemimpinan seperti keteladanan, komitmen yang kuat dan menjadi pemimpin yang berpengaruh.
- Memiliki prinsip pembelajaran yang akan mendorong pada arah kemajuan.
- Selalu berorientasi kepada masa depan sehingga perlu adanya visi dan misi.
- Selalu berorientasi pada manajemen yang teratur, disiplin, sistematis dan integratif.

Setelah melalui pemahaman ke enam prinsip tersebut, maka diharapkan orang akan memiliki suatu landasan kokoh untuk memilliki sebuah kecerdasan hati yang terbentuk dalam diri dan mempunyai suatu pegangan pasti berupa sebuah prinsip yang kuat dan tidak akan berubah meskipun menghadapi berbagai rintangan dan permasalahan yang berat sekalipun, prinsip ini akan abadi selamanya.

Membangun prinsip berpikir yang benar dengan pijakan dasar yang kuat didasarkan pada dua hal, yaitu :

- Berhubungan dengan kemampuan nalar (reasoning power). Dengan kemampuan nalar ini seseorang dapat mencerna unsur-unsur penting seperti pandangan, paradigma, nilai-nilai, dan visi ke depan.
- Berhubungan dengan kecerdasan emosi (emotional quotient) yang meliputi unsur suara hati, kesadaran diri, motivasi, etos kerja, keyakinan, integritas, komitmen, konsistensi, kejujuran, daya tahan, dan keterbukaan.

#### 2.1.3. Menciptakan Ketangguhan Pribadi

Ketangguhan pribadi adalah ketika seseorang berada pada posisi atau dalam keadaaan telah memiliki pegangan prinsip hidup yang kokoh dan jelas. Seseorang bisa dikatakan tangguh apabila ia telah memiliki prinsip yang kuat sehingga tidak mudah terpengaruh oleh lingkungannya yang terus berubah dengan cepat. Ia tidak menjadi korban dari pengaruh lingkungan yang dapat mengubah prinsip hidup atau cara berfikirnya. Prinsip hidupnya bersifat abadi, ia mampu untuk mengambil suatu keputusan yang bijaksana dengan menyelaraskan antara prinsip yang dianut dengan kondisi lingkungannya tanpa harus kehilangan pegangan hidup.

Orang yang memiliki ketangguhan pribadi tidak akan pernah sakit hati, apabila ia sendiri tidak mengijinkan hatinya untuk disakiti. Ia mampu memilih respon atau reaksi yang ia sukai sesuai dengan prinsip yang dianut. Disinilah pusat rasa aman yang sebenarnya, bukan pada lingkungan yang labil tetapi pada iman yang mantap. Ia mempunyai pedoman yang jelas dalam mencapai tujuan hidup, tetap fleksibel, dan bijaksana dalam menghadapi berbagai realitas kehidupan yang riil.

Secara sistematis, ketangguhan pribadi adalah yang telah memiliki prinsip berpikir sebagai berikut :

- Memiliki prinsip dasar yang kokoh
- Memiliki prinsip kepercayaan
- Memilliki prinsip kepemimpinan
- Memiliki prinsip pembelajaran
- Memiliki prinsip masa depan
- Memiliki prinsip keteraturan

Selanjutnya dalam pelaksanaannya ia memiliki tiga langkah sukses, yaitu :

- a. Memiliki pernyataan misi yang jelas
- b. Memiliki sebuah metode pembangunan karakter
- c. Memiliki kemampuan pengendalian diri

#### 2.1.4. Menciptakan Ketangguhan Sosial (Sinergi)

Mempergunakan semua sumber daya adalah suatu teknik dasar untuk melakukan sinergi dalam rangka mencapai suatu tujuan secara efektif. Lingkungan sosial adalah sebuah sumber daya yang penting untuk mendukung sebuah keberhasilan. Di dalam hubungan sosial, begitu banyak permasalahan yang dihadapi oleh orang lain di sekitar kita, yang mana kita bisa melakukan berbagai hal untuk mengisi kekosongan mereka melalui prinsip memberi perhatian dan penghargaan, memahami perasaan orang lain, bersikap toleran, dan menunjukkan integritas.

Hal di atas akan menciptakan suatu hubungan dengan mana investasi kepercayaan akan tercipta dari kedua belah pihak. Suatu hubungan saling percaya dan membentuk investasi komitmen dua arah secara mendalam akan menciptakan suatu landasan kooperatif yang sangat positif dan terfokus pada suatu sinergi.

#### 2. 2. FUNGSI ESQ

Abbas (2005) mengemukakan bahwa pada dasarnya, pada setiap dan apa yang kita kerjakan adalah ibadah kepada Allah. Karena itu, seorang petugas kebersihan (*cleaning service*) pada suatu Perguruan Tinggi, misalnya, bekerja karena bekerja itu adalah ibadah, bukan karena takut ditegur atasan atau sekedar mencari penghasilan, tetapi dari setiap apa yang dikerjakan berbuah amal - ibadah.

Apabila pemahaman ini yang ada pada setiap karyawan, maka setiap orang akan rela bekerja dengan ikhlas. Urusan bekerja 'dinaikkan' statusnya menjadi urusan dengan Allah. Implikasinya, setiap bagian unit kerja, dari direksi sampai petugas kebersihan, menyadari fungsi masing-masing. Kinerja perusahaan meningkat tajam ke arah lebih baik.

Intinya adalah "penyempurnaan" pemahaman akan posisi di mana dan apapun profesi kita, apapun yang kita lakukan, manakala disandarkan atas 'kehendak' Allah tentu saja hasilnya lain. Sebab, dimulai dari motivasi yang benar, tentu akan membuahkan kerja yang benar dengan hasil yang benar.

Tan Sri Ahmad Sarji dalam Harian Online Republika (25 April 2005) mengungkapkan bahwa ESQ adalah sumbangan yang besar bagi pembangunan SDM. Ia mengungkapkan pula bahwa dalam metode ESQ, orang adalah insan yang kerdil, manusia biasa. Apabila metode ESQ ini bisa dikembangkan, akan dapat membasmi kesombongan serta menekankan pada kesamaan semua orang.

Philabox (2007) menyatakan bahwa memang, berdasarkan penyelidikan para ahli, EQ (Emotional Quotient) berperan delapan puluh persen dalam keberhasilan, tetapi kenyataannya banyak diantara mereka yang menderita "kekeringan", karena SQ (Spiritual Qoutient) terpisahkan. Padahal di beberapa negara, seperti Jepang sudah mulai membuktikan bahwa spiritualitas telah berhasil mengantarkan berbagai kesuksesan di banyak perusahaan kelas dunia.

ESQ adalah sebuah konsep baru yang mensinergikan kedua kekuatan tersebut untuk menciptakan manusia paripurna yang memiliki kecemerlangan spiritual secara dahsyat. ESQ membuat EQ dan SQ kita menjadi kekuatan hebat baik untuk diri sendiri maupun kepentingan kinerja komunal dan massal di perusahaan-perusahaan secara transendental.

#### **BAB III**

#### **METODE PENELITIAN**

#### 3.1 Metode Penelitian

Jenis metode penelitian yang digunakan adalah dengan menggunakan studi pustaka yang membandingkan persepsi dan pemikiran para ahli dan bertujuan untuk mengetahui manfaat ESQ dalam merubah konsep sumber daya manusia menjadi manusia bersumber daya. Berikut adalah proses penelitian yang dilakukan:



#### 3.2 Alat dan Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah dengan studi kepustakaan yang mempelajari, membandingkan, dan menelaah berbagai macam literatur yang menyediakan informasi yang berkaitan dengan topik penelitian ini serta mengacu pada penelitian – penelitian terdahulu yang sudah ada. Pengumpulan data yang dilakukan adalah dengan membandingkan hasil penelitian terdahulu yang menjadi acuan.

#### 3.3 Desain Penelitian

Dalam penelitian ini dilakukan studi pustaka yang menggali bagaimana melakukan perubahan terhadap konsep sumber daya manusia menjadi manusia bersumber daya. Sumber yang ada antara satu dengan yang lain digabungkan, agar memberikan efek sinergis yang menjadi kekuatan untuk dapat mengubahkan konsep menjadi 'manusia bersumber daya'.

#### 3.4 Analisis Hasil

Analisis hasil dihasilkan sesuai dengan perumusan masalah dan tujuan dari penelitian ini, yaitu bagaimana mengubahkan paradigma 'sumber daya manusia' menjadi 'manusia bersumber daya' di dalam sebuah organisasi. Hasil penelitian ini diharapkan dapat mengubahkan pola pemikiran dan kebijakan level manajemen secara keseluruhan terhadap pekerja yang ada di dalam lingkungannya, yang mana pihak manajemen dapat melakukan perubahan dalam lingkungan tersebut.

#### **BAB IV**

#### HASIL PENELITIAN

## 4.1 Strategi Organisasi dalam Proses Perubahan Sumber Daya Manusia Menjadi Manusia Bersumber Daya

Dalam sebuah organisasi, elemen terpenting dalam menjalankan roda organisasi adalah aspek manusia yang menjadi anggota organisasi tersebut. Baik buruknya kondisi organisasi akan merupakan hasil dari perilaku semua individu yang terlibat di dalam organisasi tersebut. Sehingga perilaku individu yang ada di dalam organisasi menjadi prioritas paling utama dalam semua proses perubahan yang akan dilakukan dan juga untuk mengantisipasi efek perubahan yang terjadi sehingga situasi dan kondisi yang terjadi akan sesuai dengan yang diinginkan oleh perusahaan.

Pada setiap individu, proses perubahan perilaku adalah merupakan hal yang kompleks dan terjadi karena banyak alasan yang berbeda antar individu yang satu dengan yang lainnya. Setiap individu dapat berubah karena pengaruh pengalaman pribadinya, sebagai hasil dari perubahan hubungan interaksi dengan sesama manusia, karena proses pembauran, atau karena perubahan lingkungan kerja yang dialami, serta banyak sebab yang lainnya.

Sesungguhnya, perubahan dapat terjadi pada banyak hal dan bersifat kompleks, dan hal ini dapat tercermin dari :

- a. berubahnya motivasi dan keinginan untuk maju,
- b. adanya perasaan terhambat ataupun kepuasan dalam bekerja,
- c. perubahan lingkungan dan sifat kerja,
- d. ketekunan atau kelelahan dalam bekerja,

dimana keseluruhannya akan menimbulkan perubahan perilaku setiap individu.

Hal ini terjadi karena adanya perubahan keyakinan yang dianut oleh individu yang bersangkutan. Oleh karena itu, untuk mengubah perilaku individu yang diinginkan oleh organisasi, maka perlu adanya perubahan pada tingkat keyakinan setiap individu.

Sebuah organisasi, akan merupakan wadah bagi setiap individu dalam organisasi tersebut untuk meningkatkan kualitas dirinya dalam rangka pencapaian tujuannya, untuk menjadi manusia yang sempurna dan mulia. Dalam konteks ini maka organisasi akan menjadi fasilitator bagi setiap individu dalam proses tersebut, dengan mengembangkan iklim atau kondisi kerja yang sesuai dengan tujuan tersebut.

#### 4.2 Hal – hal dalam Persiapan Terhadap Perubahan

Di tempat kerja, pekerja atau karyawan mempunyai kecurigaan dan merasa bahwa keputusan dibuat untuk keuntungan pada pihak manajemen saja, dan sebaliknya manajer cenderung melihat pekerja bersikap curang terhadap jam kerja, keuntungan, ataupun kualitas pekerjaannya.

Permasalahannya terdapat pada proses komunikasi, dimana hal sebenarnya yang ingin disampaikan oleh pihak manajemen tidak bisa sampai ke bawah, dan demikian pula sebaliknya.

Proses perubahan yang akan dilakukan haruslah diinformasikan secara luas kepada bawahannya, sehingga diharapkan pekerja dapat mengerti permasalahan yang ada. Dimana setiap permasalahan dibagikan juga kepada seluruh karyawan, maka komitmen dan pengertian yang lebih baik dari karyawan dapat diperoleh, mengenai apa perubahan yang akan terjadi dan apa akibatnya bila perubahan tidak terjadi.

#### 4.3. Reaksi Terhadap Perubahan

Setiap individu akan memiliki efek yang berbeda dari perubahan yang dilakukan. Proses perubahan dipengaruhi oleh kehidupan personal dan profesionalnya, yang keduanya membuat besar dan kecepatan perubahan akan membuat perbedaan pada hasil akhir perubahan.

Kecepatan perubahan memiliki pengaruh yang besar, biasanya perubahan yang lambat akan memberikan hasil dan reaksi yang lebih besar dibandingkan perubahan secara cepat. Kecepatan perubahan akan membuat setiap individu semakin cepat memahami apa yang diharapkan dari perubahan, dan apa yang ingin dicapai, dan pengaruhnya terhadap kehidupannya.

Sistem berbagi nilai (*share value*) yang merupakan elemen dasar dari kebudayaan perusahaan sangat sulit untuk diubah. Lebih mudah dan lebih produktif jika tidak mencoba untuk mengubah sistem nilai, tetapi menekankan bahwa tata nilai harus konsisten dengan tujuan proses perubahan. Keputusan yang datang dari pemimpin, yang harus dikomunikasikan dengan para pekerjanya, dan terlebih jauh dengan menyediakan jalan kepada para karyawannya untuk menerima budaya yang diharapkan dan menjabarkan nilai-nilai perusahaan dengan informasi seluas-luasnya bagi seluruh karyawannya.

#### 4.4. Resistensi Terhadap Perubahan

Resistensi hampir selalu ada dalam setiap proses perubahan sebagai bentuk perlawanan dari nilai-nilai lama atau budaya lama terhadap nilai-nilai baru ataupun budaya baru yang akan dibentuk.

Dalam masalah resistansi terhadap perubahan, hal ini dapat terjadi karena sumber individual maupun sumber dari organisasional. Sumber dari individual

biasanya dikarenakan kebiasaan melakukan suatu kegiatan, ketakutan kehilangan rasa aman yang selama ini ada, faktor ekonomi yang takut berubah, dan juga ketakutan terhadap segala sesuatu yang tidak pasti. Sedangkan sumber resistensi terhadap perubahan yang berasal dari sumber organisasional dapat berasal dari mekanisme struktur yang sudah terbentuk, memiliki fokus yang terbatas pada perubahan, norma kelompok yang sudah terbentuk, dan lain sebagainya.

Pada proses resistensi ini, permasalahannya bukan terdapat pada cara menghadapi resistensi atas perubahan yang terjadi, tetapi dengan memahami sumber dari resistensi, dengan mengacu pada tata nilai yang tersirat dalam proses resistensi tersebut dan hubungan dengan mana tata nilai tersebut ditanamkan.

Resistensi dapat diwujudkan dalam beberapa hal, mulai dari penggunaan sikap negatif, bahkan sampai tindakan mensabotase atau merusak produk ataupun layanan. Cara menghindari resistensi ini dapat dilakukan dengan cara sebagai berikut ini.

- Adanya aktivitas teratur untuk mengatur perubahan organisasi dan membantu setiap karyawan untuk mengetahui alasan dari perubahan yang akan dilakukan.
- Menunjukkan adanya komitmen total di tingkat pihak manajemen terhadap perubahan yang akan dilakukan.
- 3. Mengembangkan kebijakan perusahaan yang memberikan dukungan pada perancangan perubahan, dengan proses pelatihan untuk peningkatan kemampuan karyawan, dan pemberian "Sistem Penghargaan".
- 4. Seringnya komunikasi antara pihak karyawan biasa dengan pihak manajemen.
- 5. Menaksir pengujian untuk menentukan efektifitas perubahan.

#### 4.5 Pemberdayaan (*Empowerment*)

Jalan yang efektif pada setiap perusahaan untuk menolong karyawannya dalam mengembangkan kemampuannya ialah dengan memberikan keleluasaan pada setiap karyawannya dalam melakukan pekerjaannya.

Parker<sup>(1)</sup> menggambarkan tiga tahap dalam pengembangan pemberdayaan:

- 1. Mengembangkan tujuan, prinsip dan proses kerja.
- 2. Menyediakan pelatihan dan pengembangan.
- 3. Menyediakan umpan balik (*feedback*) pada performa karyawan, data mengalir dua arah antara manajer dan karyawan.

#### 4.6 Pembelajaran pada Adaptasi Perubahan

Edgar Schein<sup>(1)</sup>, memberikan tiga tipe pembelajaran pada proses perubahan organisasi, yaitu :

- Pengetahuan dan wawasan (knowledge acquisition and insight), terjadi jika karyawan mengetahui permasalahan yang ada.
- Pembelajaran kebiasaan dan keahlian (habit and skill learning),
   dengan membuat kreasi dari penggunaan sistem penghargaan dan insentif
   untuk memperoleh sifat yang diinginkan.
- 3. Kondisi emosi dan keinginan belajar (emotional condition and learned anxiety). Berdasarkan "reward and punishment system".

Dalam melakukan sebuah perubahan, lingkungan yang aman perlu diciptakan sehingga setiap individu yang ada dalam lingkungan tersebut merasa aman, karena bila tidak ada rasa aman tersebut, maka proses perubahan dan pembelajaran sifat yang baru tidak akan bisa berjalan.

#### 4.7 Reward System

Reward system merupakan suatu cara yang dapat memberikan rasa pengakuan kemampuan ataupun kontribusi seseorang terhadap hasil kerja yang dilakukannya, yang mana semakin besar kontribusi seseorang, maka reward yang diterimanya makin besar, dan hal ini mencerminkan rasa keadilan dan pengakuan terhadap karyawan tersebut.

Rasa keadilan dan pengakuan terhadap hasil kerja seseorang akan membuat setiap orang tertantang untuk membuktikan kemampuan dirinya, dan sebaliknya bila pengakuan tersebut tidak ada, hal ini akan menimbulkan turunnya semangat kerja dan kontribusi yang akan diberikannya terhadap perusahaan.

Pada *reward system* ini, hal terpenting adalah bukan pada berapa besar nilai *reward* yang diterima, tetapi proses *reward* sendiri merupakan suatu bentuk pengakuan terhadap hasil kerjanya.

#### BAB V

#### SIMPULAN DAN SARAN

#### 5.1 Simpulan

- Mengubah manusia menjadi manusia bersumber daya berarti memanusiakan manusia, yaitu menjadikan manusia agar sesuai dengan tujuan penciptaannya yaitu sebagai makhluk paripurna (yang sempurna dan mulia).
- Pada kenyataannya manajemen manusia tidaklah sesederhana tulisan ini, mengingat bahwa manusia merupakan makhluk yang sangat kompleks, yang mana manusia memiliki dimensi fisik dan emosional yang dapat dijangkau oleh ilmu pengetahuan tetapi juga memiliki dimensi rohani atau spiritual yang seringkali dikecualikan dari ilmu pengetahuan ilmiah.
- Pada kenyataannya mengelola manusia berarti mengubah manusia menuju kepada arah yang diinginkan, yang bermakna bahwa seluruh struktur manusia harus dikenali terlebih dahulu sebelum direkayasa agar memunculkan perilaku-perilaku yang diinginkan.
- Pada kenyataannya pula bahwa perilaku manusia sangat ditentukan oleh keyakinan yang dimilikinya, oleh sebab itu maka perubahan perilaku manusia hanya dapat dilakukan dengan mengubah keyakinan-keyakinan yang tertancap di dalam hati manusia tersebut.
- Strategi manajemen manusia pada dasarnya adalah strategi menancapkan keyakinan-keyakinan "positif" ke dalam diri manusia. Apabila pengetahuan letaknya di dalam benak/pikiran/otak seseorang maka keyakinan adalah pengetahuan yang sudah menancap di dalam hati seseorang.

- Strategi manajemen manusia dapat lebih difokuskan menjadi strategi memberikan pengetahuan-pengetahuan yang bermanfaat; dengan mana selanjutnya pengetahuan-pengetahuan tersebut harus diolah agar menjadi keyakinan, dengan mana keyakinan-keyakinan yang sudah tertancap tersebutlah yang akan memunculkan perilaku-perilaku sebagaimana yang diinginkan.
- Metoda ESQ merupakan metoda yang mengandalkan kekuatan paradigma atau cara berpikir dalam membentuk sikap/perilaku yang diinginkan. Meskipun demikian mengingat bahwa metode terfokus pada unsur manusia/individu maka metode ini harus didukung oleh suatu perangkat kendali eksternal dalam skala organisasi yang akan membantu proses pembentukan karakter manusia paripurna yang diharapkan. Salah satunya dengan menerapkan sistem reward atau penghargaan sebagai umpan balik atas setiap pencapaian yang berhasil dilakukan. Hal ini mengingat karakter merupakan ujung dari rangkaian tahapan : keyakinan/persepsi/gagasan - perilaku/perbuatan - kebiasaan karakter – nasib. Keyakinan saja tidak cukup jika tidak disertai oleh kebiasaan - kebiasaan ataupun proses pembiasaan yang dapat 'dipaksa'kan oleh organisasi (misalnya melalui sistem reward; dan/atau melalui suatu mekanisme pelatihan yang terarah dan tiada henti secara berkesinambungan). Hal ini mengingat karakter dasar kecerdasan emosional dan spiritual yang jika hanya sebatas pemahaman saja akan cenderung mudah dilupakan dan berakhir pada kegagalan; sebaliknya jika pemahaman ini diikuti dengan pelatihan sehingga menjadi kebiasaan yang terus menerus dan berulang maka akan menetap menjadi karakter dan berbuah keberhasilan.

#### 5.2 Saran

Beberapa kesalahan terbesar dalam mempelajari ilmu kecerdasan emosional dan spiritual hanya sebatas pemahaman saja; sekedar mengandalkan kecerdasan otak saja (IQ); dan berhenti belajar dan berlatih. Pada akhirnya, pengabaian kecerdasan emosional dan spiritual akan berakibat pada kegagalan. Sebaiknya secara keseluruhan harus dikembangkan secara seimbang

#### TINJAUAN PUSTAKA

- Robbins, S. P., Judge, T.A. 2007. Organizational Behavior. Twelfth Edition. Pearson International Edition. Person Education, Inc., Upper Saddle River, New Jersey.
- Abbas, E. W. 2005. Nyaman Memahami ESQ. Lembaga Pengkajian Kebudayaan dan Pembangunan Kalimantan (LPKPK) Banjarbaru dengan Penerbit Gama Media Jogjakarta.
- 3. <a href="http://www.republika.co.id/koran\_detail">http://www.republika.co.id/koran\_detail</a>.
- 4. http://www.pintunet.com/lihat\_opini.
- Sen, Amartya, Development as Freedom, Oxford University Press, Great Britain, 1999;
- 6. Goble, Frank G, Mazhab Ketiga, Psikologi Humanistik Abraham Maslow, Penerbit Kanisius, Yogyakarta, 1987;
- Khan, Hazrat Inayat, The Art of Being and Becoming, Omega Publications Inc, 1989;
- 8. Batra, Promod, Management Wisdon, Think Inc, New Delhi, 1999;
- Goleman, Daniel, Kecerdasan Emosional, Gramedia, Pustaka Utama, Jakarta,
   2003;
- 10. Carr, David K, Managing the Change Process, Mc Graw Hill, 1996;
- Agustian, Ary Ginanjar, Emotional Spiritual Quotient, Penerbit Arga, Jakarta,
   2001.
- Hartanto, Frans Mardi, Organisasi dan Pelaku Bisnis Kontemporer: Hakekat dan Maknanya, ITB, Agustus 2003.

LAMPIRAN

( Masukan dari beberapa Nara Sumber Mengenai ESQ )

ESQ |Emotional Spiritual Quotient| oleh Ary Ginanjar Agustian

**ESQ**: Emotional Spiritual Quotient

Berdasarkan 6 Rukun Iman dan 5 Rukun Islam

Penerbit: Arga (305 hal)

Membaca buku ini, seperti menguak tabir rahasia tentang adanya korelasi yang sangat

kuat antara dunia usaha, profesionalisme dan manajemen modern, dalam

hubungannya dengan intisari Islam, yaitu Rukun Iman dan Rukun Islam. Pemahaman

dan pendalaman kedua unsur inti ini, telah melahirkan sebuah pemikiran baru yang

segar yang dinamakan ESQ atau Kecerdasan Emosi dan Spiritual. Penulis buku ini,

Ary Ginanjar, adalah seorang pengusaha muda yang tidak pernah mengenyam

pendidikan formal mengenai keagamaan atau psikologi. Ia mendalami bidang

keagamaan dengan mandiri melalui metode "kemerdekaan berpikir". Dalam buku ini,

ia berusaha menggabungkan Emotional Intelligence (EQ) yang didasari dengan

hubungan antara manusia dengan Tuhannya (SQ), sehingga menghasilkan ESQ:

Emotional and Spiritual Quotient . Ary Ginanjar memaparkan pemikirannya melalui

sebuah ESQ Model, yang menggambarkan seluruh pemahaman dan fenomena secara

komprehensif. Bermula dari titik fitrah, berlanjut kepada pembangunan prinsip hidup

yang membangun mental, hingga ketangguhan sosial yang dirangkumkan secara

berintegrasi.

Buku ini terdiri dari empat bagian yang masing-masing memaparkan mengenai unsur-

unsur yang terdapat pada ESQ Model. Pada bagian satu ( Zero Mind Process-

33

Penjernihan Emosi), penulis mengharapkan pembaca dapat berpikir secara jernih terlepas dari belenggu pemikiran yang selama ini menghalangi kecerdasan emosi manusia. Hasil dari penjernihan emosi ini dinamakan "God-Spot" atau fitrah. Pada bagian dua ( *Mental Building*), Ary Ginanjar menjelaskan tentang arti pentingnya alam pikiran. Di tahap ini, penulis menjabarkan mengenai cara membangun alam berpikir dan emosi secara sistematis berdasarkan Rukun Iman yang diperkenalkan dengan istilah Enam Prinsip, yaitu: Star Principle Prinsip Bintang (Iman kepada Allah) Angel kepada Principle Prinsip Matahari (Iman Malaikat) Leadership Principle – Prinsip Kepemimpinan (Iman kepada Nabi dan Rasul) Learning Principle – Prinsip Pembelajaran (Iman kepada Al Qur'an) Vision Principle – Prinsip Masa Depan (Iman kepada Hari Kemudian) Well Organized Principle - Prinsip Keteraturan (Iman kepada Ketentuan Allah)

Pada bagian tiga (*Personal Strength*–Ketangguhan Pribadi), berisi mengenai penjabaran mengenai tiga langkah pengasahan hati yang dilaksanakan secara berurutan dan sangat sistematis berdasarkan Rukun Islam. Langkah ini dimulai dengan *Mission Statement* (Dua Kalimat Syahadat), dilanjutkan dengan *Character Building* (Shalat 5 Waktu) dan diakhiri dengan *Self Controlling* (Puasa). Dengan melakukan ketiga langkah ini, pembaca diharapkan dapat memiliki ketangguhan pribadi. Menurut penulis, ketangguhan pribadi perlu diimbangi dengan ketangguhan sosial yang dapat diwujudkan dengan pembentukan dan pelatihan untuk melakukan sinergi dengan orang lain atau dengan lingkungan sosialnya. Pelatihan yang diberikan dinamakan *Strategic Collaboration* atau Langkah Sinergi (Zakat) dan *Total Action* atau Langkah

Inti dari buku ini adalah untuk menjadi seorang yang sukses, tidak hanya dibutuhkan intelegensi yang tinggi tapi juga kecerdasan emosi yang tidak hanya berorientasi pada hubungan antar manusia semata tapi juga didasarkan pada hubungan manusia dengan Tuhannya. Buku ini mensinergikan kebenaran ajaran Islam dengan penemuan ilmiah dan teori-teori dari para pakar ilmu pengetahun di "Barat", khususnya ilmuwan di bidang EQ atau kecerdasan emosi. Buku yang perlu dibaca, tidak hanya oleh kalangan agamawan atau ilmuwan tetapi juga oleh masyarakat umum. Dan hendaknya dijadikan bahan acuan pemikiran dan langkah bagi masyarakat Indonesia pada umumnya dan umat Islam khususnya demi kemajuan keseluruhan. bangsa dan negara secara

Sumber: Pustaka IPTEKnet / Tyas SA (IPTEKnet)

# RAHASIA SUKSES MEMBANGUN KECERDASAN EMOSI DAN SPIRITUAL

Konsep ESQ Model pada buku ini diyakini mampu melahirkan manusia unggul, namun ini bukanlah suatu program pelatihan kilat. Hal terebut tidak bisa terjadi tanpa suatu proses yang berkelanjutan dan komitmen yang kuat pada diri kita. ESQ Model akan senantiasa berpusat pada prinsip atau kebenaran hakiki yang bersifat universal dan abadi. Sejarah menunjukkan bahwa orang-orang sukses adalah orang yang berpegang teguh pada prinsip.

Lingkaran terdalam (God-Spot) terletak pada Dimensi Spiritual di alam tak sadar. Lingkaran kedua terletak pada Dimensi Psikis, alam prasadar. Dan pada lingkaran terluar terdapat lima lingkaran kecil, dimana semuanya terletak pada area Dimensi Fisik (IQ), alam sadar. Dimensi Psikis (EQ) atau dimensi Fisik (IQ), semua berada pada garis edar yang mengorbit pada titik sentral yang disebut Titik Tuhan (SQ), Seperti gerakan Bima Sakti (Milky Way), gerakan Atom (Bohr), atau gerakan Jama'ah Haji mengelilingi Ka'bah, semua melakukan Thawaf sujud kepada Allah. Konsep ini penulis namakan God Sentris. Berpusat kepada SQ.

Untuk menjalankan prinsip ESQ, sangat disarankan untuk menghilangkan tujuh belenggu hitam yang sering menutupi "suara hati" manusia. Yakni prasangka negatif, pengaruh prinsip hidup (uang, harta, jabatan dll), pengaruh pengalaman, kepentingan dan prioritas, sudut pandang (persepsi), sering membanding-bandingkan dan pengaruh literatur. "Anda harus bisa pada titik Zero Mind Process (ZMP), di mana pada titik itu, Anda ikhlas dan jernih. Maka Anda akan mendekati yang Maha Tak Terhingga yakni Allah. Bila semua tindakan kita, apakah dalam bekerja, hubungan sosial

dilakukan dengan ikhlas dan jernih, etos kerja akan terbentuk dengan sendirinya".

(lisma noviani)

Membangun Mental Menggunakan ESQ Model

1 Star Principle: Orientasi hanya kepada Allah

l Angel Principle : Loyalitas seperti malaikat, tanpa pamrih

l Leadership Principle : Meneladani kepemimpinan Rasullul-lah

l Learning Principle: Manusia pembelajar yang berpedoman pada Al Quran dan

Sunnah

l Vision Principle : Visi jauh ke depan (dunia dan akhirat)

1 Well Organized Principle: Bersinergi dan maksimal pada segala peran, siap dan

ikhlas menghadapi segala tantangan dan risiko

Tips membangun dan memelihara ESQ

1. Jernihkan Hati (ZMP) —> lakukan : istighfar

2. Hidupkan Cahaya Hati —> lakukan : Dzikir Asmaul Husna

3. Bangun mental —> lakukan: Tasbih, Tahmid, Tahlil dan Takbir

4. Bangun Ketangguhan Pribadi-> lakukan: Syahadat, Shalat,puasa

5. Bangun ketangguhan sosial -> lakukan: zakat dan haji

Dalam Bagian Satu (Zero Mind Process, lihat Gambar: ESQ Model), penulis berusaha

mengungkapkan belenggu-belenggu pikiran dan mencoba mengidentifikasi paradigma

itu. Sehingga dapat dikenali apakah paradigma tersebut telah mengkerangkeng

pikiran. Jika hal itu ada, diharapkan dapat diantisipasi lebih dini sebelum menghujam

ke dalam benak. Hasi akhir yang diharapkan pada Bagian Satu adalah lahirnya alam

berpikir jernih dan suci, atau penulis menamakan God-Spot atau fitrah, yaitu kembali

37

pada hati dan pikiran yang bersifat merdeka serat bebas dari belenggu. Tahap ini merupakan titik tolak dari sebuah kecerdasan emosi. Di sinilah tanah yang subur, tempat untuk menanam benih berupa gagasan. Di samping itu, pada Bagian Satu, saya mencoba memperkenalkan secara umum suara hati yang bisa dijadikan sebagai landasan dari ESQ. Dan setelah itu anda akan siap untuk mengikuti pengembaraan berikutnya.

Di Bagian Dua (Mental Building-Enam Prinsip Yang Berada dalam Dimensi Psikis (EQ)), dijelaskan tentang kesadaran diri, yaitu arti pentingnya alam pikiran. Dijabarkan cara membangun alam berpikir dan emosi secara sistematis berdasarkan Rukun Iman. Dimulai dari pembangunan Prinsip Bintang atau Star Principle (1), Angel Principle (2), dilanjutkan dengan Leadership Principle (3), lalu Learning Principle (4), Vision Principle (5), dan yang terakhir adalah Well Organized Principle (6). Pada Bagian Ini diharapkan tercipta format berpikir dan emosi berdasarkan kesadaran diri, serta sesuai dengan hati nurani terdalam dari diri manusia. Disinilah karakter manusia yang memiliki tingkat kecerdasan emosi dan spiritual terbentuk pada tahap awal.

Bagian Tiga, adalah suatu langkah pengasahan hati yang telah terbentuk. Ini dilaksanakan secara beruntun dan sangat sistematis berdasarkan Rukun Islam. Pada Intinya, bagian ini merupakan langkah yang dimulai dari penetapan misi atau mission statement (1) dan dilanjutkan dengan pembentukan karakter secara kontinyu dan intensif atau character building (2). Selanjutnya adalah, pelatihan pengendalian diri atau self controlling(3). Ketiga langkah ini akan menghasilkan apa yang disebut ketangguhan pribadi (Personal Strength). Proses internalisasi ke dalam.

Bagian Empat, diuraikan tentang pembentukan dan pelatihan untuk melakukan

aliansi, atau sinergi dangan orang lain atau dengan lingkungan sosialnya. Ini

merupakan suatu perwujudan tanggung jawab sosial seorang individu yang telah

memiliki ketangguhan pribadi diatas. Pelatihan yang diberikan, dinamakan Langkah

Sinergi atau Sinergic Collaboration (4) dan diakhiri Langkah Aplikasi Total atau

Total Action (5). Pada tahap ini, diharapkan akan terbentuk apa yang dinamakan

ketangguhan sosial (Sosial Strenght). Di sinilah letak sublimasi semua prinsip dan

langkah yang dibahas dalam buku ini. Internalisasi total.

Sumber: <u>WWW.ALAMOVIC.COM</u>

39

#### Sinergi Timur dan Barat Menangkan Persaingan

Anda ingin memenangkan persaingan di Milenium ketiga ini? Namun tak tahu bagaimana caranya? Ikuti saja sebuah dialog spiritual internasional antara Timur dan Barat, digelar di Jakarta Convention Center. Sebuah formula baru akan ditawarkan dalam acara tersebut.

Itulah seminar sehari bertajuk When East Meets West: Spiritual Capital, The New Formula to Win in the Third Millennium. Acara istimewa pada 12 Juni itu dikemas secara menarik, dengan eksplorasi multimedia, dan diselingi musik orkestra Dwiki Darmawan yang diperkirakan akan dihadiri sekitar 1.000 orang lebih. Seminar mengetengahkan dua orang penulis buku best sellers: Ary Ginanjar Agustian dan Danah Zohar, Ary Ginanjar ialah penulis Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan Spiritual, ESQ Berdasarkan 1 (Ihsan) 6 (Rukun Iman) dan 5 (Rukun Islam). Sedangkan Danah Zohar penulis buku Spiritual Capital, lulusan Harvard University.

Hadirnya dua pembicara yang sudah diakui kepeloporannya dalam pengembangan nilai-nilai spiritual itu, merupakan peristiwa yang tak boleh dilewatkan, terutama bagi para pelaku bisnis. Mengapa? Karena keduanya mewakili dua kutub yang berbeda: Ary Ginanjar dari Timur, dan Danah Zohar dari Barat -- dua kutub peradaban yang selama ini dipandang bertentangan.

Peradaban Barat, dikenal dengan paham rasionalisme dan materialisme, sangat memengaruhi peradaban dunia saat ini. Dari paham ini lahirlah Kapitalisme Barat,

yang menempatkan manusia hanya sebagai makhluk ekonomi dan mesin produksi, membuat wajah dunia menakutkan. Dalam bahasa Danah Zohar, Kapitalisme Barat tak lain adalah the pursuit of profit for its own sake (pencarian keuntungan adalah demi keuntungan itu sendiri). Ironisnya, prinsip ini banyak diadopsi oleh pelaku bisnis di berbagai belahan dunia, termasuk Indonesia hingga saat ini. Padahal, paham ini telah banyak menjebak para pelaku bisnis dan ekonomi pada umumnya ke dalam sebuah perburuan keuntungan kompetitif yang kejam, yang mengabaikan nilai moral dan kemanusiaan dan membuat dunia carut marut.

Korupsi, penebangan hutan secara liar, penggelapan pajak, laporan keuangan fiktif dan lainnya dilakukan oleh para pelaku ekonomi yang ingin mendapatkan keuntungan besar. Bahkan, itu juga dilakukan oleh perusahaan- perusahaan kelas dunia antara lain Enron, Worldcom, Parmalat, yang membuat mereka bangkrut. Mengapa semua itu terjadi? Menurut Danah, dalam bukunya Spiritual Capital, penyebab utamanya adalah ketiadaan makna yang menyertai Kapitalisme Barat. Ketakbermaknaan inilah pemicu utama penularan penyakit di dunia maju saat ini. Di antaranya depresi, keletihan, sindrom kepenatan yang kronis, alkoholisme, penyalahgunaaan obat-obatan, pornografi, kemiskinan, pengangguran, perang antarkelompok yang tak pernah berhenti dan bunuh diri. Inilah yang disebut penyakit spiritual (Spiritual Pathology).

Danah menawarkan solusi memecahkan permasalahan ini yakni melalui Spiritual Capital. Ini sebuah paradigma baru, yaitu visi bisnis yang tidak sekadar menaruh perhatian pada materi keduniawian belaka. Spiritual Capital mencitrakan bisnis sebagai sebuah panggilan hidup, bisnis yang berorientasi pada pelayanan dan nilai. Ketika seseorang telah menyadari bahwa fondasi spirituallah yang mampu memberi energi untuk menggerakkan motivasinya menuju motivasi tertinggi. Sayangnya,

hanya sampai disitu Danah menawarkan *obat penawar* untuk menyembuhkan penyakit yang semakin akut itu. Danah kesulitan untuk menjawab pertanyaan "How to achieve our ultimate motivation?".

Dan, jawaban itu, secara tak terduga, muncul di Timur, melalui Ary Ginanjar Agustian dengan ESQ. Jika Danah menjawab pertanyaan "Why" ("Mengapa Anda memerlukan kecerdasan spiritual?"), maka Ary menjawab pertanyaan berikutnya: "How" ("bagaimana caranya membangun dan mengembangkan kecerdasan spiritual?").

Penemu ESQ Model ini menyajikan konsep Spiritual Engineering The ESQ Way 165 yang mampu mensinergikan kecerdasan spiritual, emosional, dan intelektual sekaligus secara komprehensif. Metode ini mengelola tiga modal dasar, yaitu modal fisik, sosial, dan spiritual. Beberapa nilai dan kaidah universalisme Islam berhasil ia buktikan mampu menjadi piranti pembangun kecerdasan spiritual.

Lalu, bagaimana kedua tokoh itu menawarkan formula baru, sinergi Timur dan Barat untuk memenangkan persaingan di Milenium ketiga? Mereka akan memberikan jawabannya pada seminar internasional sehari, *When East Meets West*, 12 Juni 2007.

Banyak pihak yang menaruh harapan besar terhadap seminar ini. Salah satunya Rektor Universitas Islam Syarif Hidayatullah, Prof. Komaruddin Hidayat. Di saat hubungan dunia Barat dan Islam tengah memburuk dan saling curiga serta saling menghujat, terutama setelah tragedi 11 September 2001, seminar ini membawa angin segar dan optimisme untuk merajut komunikasi dan kerjasama harmonis serta konstruktif untuk partisipasi membangun peradaban dunia yang damai dan beradab. Acara ini merupakan terobosan baru. Bagus sekali, karena nanti akan memberikan

solusi atau cara untuk memenangkan persaingan dengan membawa nilai-nilai moral. Ini pencerahan, kata Presiden Direktur PaninBank Rostian Syamsuddin. Karenanya, jangan lewatkan seminar ini, bagi Anda yang ingin menjadi pemenang di era milenium ketiga, terutama para pelaku bisnis.

#### Ary Ginanjar

Penulis buku best seller ESQ sekaligus Penemu ESQ Model pada 2001. Ia adalah pionir training ESQ untuk mengembangkan kualitas sumber daya manusia dan kinerja individu maupun perusahaan. Sudah lebih dari 350 ribu orang mengikuti training ESQ yang tersebar hampir di seluruh Indonesia, Singapura, Malaysia, Brunei Darussalam dan Eropa. Perusahaan-perusahaan besar seperti Telkom, Indosat, dan Petronas -- perusahaan minyak kelas dunia dari Malaysia-- telah mengikuti training ESQ. Pada 2004, Ary Ginanjar terpilih sebagai *The Most Powerfull People in Business* versi majalah SWA dan menjadi salah satu Tokoh Perubahan 2005 versi Republika.

#### Danah Zohar

Seorang fisikawan, filsuf dan pendidik di bidang manajeman, juga sebagai profesor di MIT (Massachusetts Institute of Technology). Ia juga sering menjadi pembicara di seminar bisnis, pendidikan dan kepemimpinan. Danah juga telah memberikan pelatihan bagi sejumlah korporasi besar antara lain Volvo, Unilever, Tobbaco, Telecom, Motorola, Philips, Unesco dan lain sebagainya. Bukunya selalu menjadi best seller dunia dan telah diterjemahkan dalam berbagai bahasa, antara lain: The Quantum Self, The Quantum Society, Rewiring the Corporate Brain, Spiritual Quotient dan Spiritual Capital.

(Erwyn Kurniawan )

## KOMENTAR, KRITIK DAN SARAN TERHADAP TEORI KARANGAN ARY GINANJAR AGUSTIAN BERJUDUL:

# RAHASIA SUKSES MEMBANGUN KECERDASAN EMOSI DAN SPIRITUAL E S Q

## EMOTIONAL SPIRITUAL QUOTIENT BERDASARKAN 6 RUKUN IMAN DAN 5 RUKUN ISLAM

#### Oleh Muhammad Lawi Yusuf\*

Buku yang ditulis oleh Ary Ginanjar Agustian (selanjutnya saya singkat dengan *Penulis ESQ*) cukup laris. Alumni yang telah mengikuti pelatihan ESQ di Indonesia kabarnya telah mencapai ratusan ribu. Penulis ESQ sendiri masih mengharap dan membuka diri untuk menerima kritik dan saran untuk buku tersebut.

Beberapa tahun lalu, ketika belum lama buku ini diterbitkan, saya pernah diundang dalam acara bedah buku ESQ ini yang diadakan oleh Mahasiswa FK Unsri. Saya diminta sebagai salah satu pembahas buku tersebut dari segi ilmiahnya. Waktu pembahasan sangat terbatas sehingga masukan yang diperoleh mungkin kurang memadai. Saya tidak tahu apakah hasil bedah buku tersebut didokumentasikan dan disampaikan kepada penulisnya, yang jelas tidak dipublikasikan.

Saya mencoba mengemukakan komentar, kritik dan saran yang mungkin berguna bagi pembaca maupun Penulis buku ESQ itu sendiri.

Kritik atau komentar saya ini meliputi:

I. Istilah 'Quotient' pada Judul Teori 'Emotional Spiritual Quotient';

II. Emosi dan Spiritual;

III. Literature rujukan dan pendapat Penulis ESQ;

IV. Teori ESQ Vs Konsep Islam;

V. Instrumen: 'BAROMETER'.

Selain itu, saya juga memberikan saran untuk perbaikannya bila kritik dan komentar saya ini benar dan diterima.

### I. Istilah "Quotient" pada Judul Teori 'Emotional Spiritual Quotient'.

Suatu teori yang realtif baru: *Emotional Intelligence*, pertama kali dicetuskan oleh **Daniel Goleman** pada tahun 1995, yang buku terjemahan Bahasa Indonesianya berjudul *Kecerdasan Emosional*, diterbitkan oleh Gramedia tahun 1999. Dalam teorinya itu, Goleman mengatakan *Kecerdasan Emosional* meliputi: *kemampuan memotivasi diri sendiri dan bertahan menghadapi frustrasi*; mengendalikan dorongan hati dan tidak melebih-lebihkan kesenangan; mengatur suasana hati dan menjaga agar beban stress tidak melumpuhkan kemampuan berpikir; berempati dan berdoa.

Teori ESQ, *Emotional Spiritual Quotient* karangan Ary Ginanjar Agustian cetakan pertama diterbitkan tahun 2001. Sebenarnya arti harfiah dari istilah *Quotient* adalah *hasil bagi bilangan*, seperti pada rumus *Intelligence Quotient (IQ)*, yaitu:

Contoh: seorang anak usia 10 tahun dites IQ, nilai kumulatif yang diperolehnya dari seluruh komponen instrument tes (komponen *verbal* dan *performance*) setara

dengan kemampuan anak usia 5 tahun, maka nilai  $IQ = (5:10) \times 100 = 50$ . Ini adalah penilaian inteligensi yang bersifat *kuantitatif*.

Ada juga penilaian inteligensi yang bersifat *semi kuantitatif*, misalnya hasil kumulatif keseluruhan komponen tes anak usia 10 tahun tersebut dikatakan *kapasitas mentalnya* setara dengan anak usia 5 tahun. Ada pula penilaian inteligensi hanya *kualitatif* berupa berupa *label*, contoh: bodoh, cerdas, genius, dsb.

Dalam bagian PROLOG halaman 1 (=50, angka Rumawi) alinea pertama, Penulis ESQ menyatakan :

"Pakar EQ,, Goleman berpendapat bahwa meningkatkan kualitas kecerdasan emosi sangat berbeda denga IQ".

Menurut yang saya baca, Goleman secara konsisten/konsekuen **tidak pernah menggunakan** istilah *EQ* untuk *Emotional Intelligence* karena memang tidak ada rumusnya yang memberikan hasil bagi bilangan. Bahkan selanjutnya Goleman menyatakan (*'Emotional Intelligence'*, terjemahan hal.60 aline pertama):

"Berbeda dengan tes IQ yang sudah dikenal, sampai sekarang belum ada tes tertulis tunggal yang menghasilkan 'nilai kecerdasan emosional' dan barangkali tak pernah akan ada tes semacam itu".

Dengan demikian, penilaian *kecerdasan emosional* hanya bersifat *kualitatif*, seperti pemberian label diatas, bukan nilai *kuantitatif* berupa angka.

Memang ada beberapa penulis Barat lainnya menulis : *Emotional Intelligence* (*EQ*). Mungkin penggunaan istilah EQ tersebut secara otomatis, 'tak sadar', karena terbiasa dengan istilah IQ.

Mengapa mengukur *nilai emosi tidak ada standar* yang bisa berlaku sama untuk semua orang? Kesan emosi sangatlah subjektif sehingga skala ukuran emosi tidak sama pada setiap orang. Contoh, penilaian terhadap *lamanya waktu* sangat subjektif dipengaruhi oleh emosi. Bila selama 10 menit menghadapi hal yang menyenangkan maka akan terasa *sebentar sekali* sehingga dirasakan kurang, tetapi bila hal itu tidak menyenangkan maka akan terasa *sangat lama* dan ingin cepat berlalu, meskipun lama waktunya sama-sama 10 menit.

Bagaimana pula mengukur *Kecerdasan Spiritual* seseorang ? Andai istilah tersebut setara dengan *tingkat ketakwaan* seseorang, maka banyak sekali variabelnya yang tidak bisa diukur oleh manusia. Misalnya, memberikan derma uang yang banyak untuk membangun sarana ibadah. Nilai amalnya dimata Allah adalah tergantung niatnya, apakah karena riya' atau memang ihlas karena Allah semata, hanya Allah yang tahu selain yang bersangkutan sendiri. Konon kabarnya Malaikat pun tidak tahu isi hati. Lagi pula, bila memang yang bersangkutan ihlas, apakah dia mau mengisi instrumen "BAROMETER" ?. Bila dia isi, apakah tidak menjadi riya'?

Instrumen yang digunakan ESQ pada halaman 292-299 sebenarnya namanya "Self Rating Scale" (lihat komentar khusus tentang "BAROMETER SUARA HATI" dan "BAROMETER APLIKASI DAN REALITAS"). Nilai yang didapat adalah hasil penjumlahan total semata, bukan hasil bagi bilangan (Quotient).

Jadi penggunaan istilah "*Emotional Spiritual Quotient (ESQ)*" tanpa ada rumus bilangan pembilang dan pembagi terasa dipaksakan dan tidak realistis, menyalahi kaidah-kaidah ilmiah. Lebih tepat digunakan istilah *Emotional Spiritual Intelligence* saja atau *Kecerdasan Emosional Spiritual* (tanpa Q = Quotient).

#### II. Emosi dan Spiritual

EMOSI. Akar kata emotion adalah movere, kata Latin yang berarti "bergerak", ditambah awalan "e" memberi arti "bergerak menjauh". Kata Emosi merujuk kepada suatu perasaan dan pikiran-pikiran yang menyertainya, keadaan psikologis dan biologis, dan sederet impuls (dorongan) untuk beraksi. The Oxford English Dictionary mendefinisikan emosi sebagai: "setiap agitasi atau gangguan dari jiwa, perasaan, kemarahan, nafsu (keinginan besar), setiap keadaan jiwa yang penuh semangat atau gairah (excited)".

Padanan istilah *Emosi* yang mendekati kesesuaian dalam Al Qur'an mungkin adalah *Nafs* (dalam bahasa Indonesia disebut *Nafsu* atau *Hawa Nafsu*). Namun kata *Nafs* sendiri dalam Al Qur'an juga ada yang bermakna *Nyawa* atau *Diri/ Pribadi*.

SPIRITUAL. Michal Levin (Th.2000) dalam bukunya berjudul "Spiritual Intelligence" Membangkitkan Kekuatan Spiritualitas dan Intuisi Anda (terjemahan

terbitan Gramedia 2005), menyatakan bahwa spiritual bukan agama, bukan syahadat, tetapi adalah perspektif hati dan visi, yang diperoleh lewat meditasi. Dalam bukunya itu Levin mengatakan hasil yang diperoleh melalui meditasi tersebut adalah menemukan kembali potensi diri. Sebagai ilustrasi, dia memberikan contoh cerita anak-anak Harry Potter, yang belajar di sekolah sihir harus mengucapkan mantra "expecto Patronum" untuk membangkitkan citra sifat positif nya sendiri yang akan melindunginya. Menurut Levin, bila meditasi seseorang telah berhasil, maka orang tersebut akan menyerupai phoenix - mahluk mistis yang disembah di Mesir kuno, yang membakar diri setiap akhir siklus, naik dan diremajakan kembali, lahir kembali dari abunya sendiri.

Dalam Psikiatri (Ilmu Kedokteran Jiwa), pengalaman spiritual merupakan suatu kesadaran transendental, suatu keadaan kesadaran yang tak biasa yang menimbulkan isi kesadaran yang tidak biasa pula, yang diperoleh melalui berbagai teknik seperti meditasi, yoga atau Zen. Di Indonesia, kesadaran transcendental juga terjadi pada pemain kuda lumping, orang yang kesurupan/ kerasukan/ kemasukan atau ketempelan/kehadiran.

Istilah yang maknanya dekat sekali dengan "spiritual" adalah "religious". Kata spiritual masih bisa dikaitkan dengan selain agama tetapi kata religious, apalagi di Indonesia khususnya, sudah dipastikan hanya berkaitan dengan Agama.

Penulis ESQ menggunakan istilah-istilah *Bahasa Inggeris* dalam buku ESQ, dengan alasan untuk menjaga *keutuhan makna* dan dalam rangka memudahkan *sosialisasi* ide dalam era global ini (halaman xx buku ESQ: *Dari Penulis*,). Hal ini justru *kontraproduktif*, karena dengan menggunakan istilah-istilah Bahasa Inggeris sebagai pengganti istilah yang sudah *baku* dalam Islam maka maknanya jadi tidak utuh.

#### III. Literatur Rujukan dan Pendapat Penulis ESQ

#### "God Spot"

Berat total otak sekitar rata-rata 1,300 Kg (laki-laki sekitar 1,400 Kg; perempuan sekitar 1,250 Kg) mengandung sekitar 10 miliar sel saraf yang tertata dalam suatu

sistem yang disebut Susunan Saraf Pusat (SSP). Sistem SSP ini sangat kompleks, mungkin merupakan sistem yang paling kompleks yang pernah dikenal di jagad raya ini.

Kemajuan ilmu dan teknologi kedokteran dan kesehatan (*Iptekdokkes*) belakangan ini mamang pesat menakjubkan. Penelitian *neuroscience* (ilmu saraf) dengan menggunakan instrument yang canggih, seperti *EEG* (*Electro Encephalogram*), *MRI* (*Magnetic Resonance Imaging*), *MRS* (*Magnetic Resonance Spectroscopy*), *fMRI* (*functional Magnetic Resonance Imaging*), *PET* (*Positron Emission Tomography*), *SPECT* (*Single Photon Emission Computed Tomography*) dan sebagainya, maupun penelitian *neurohormonal*, mencoba menguak misteri apa dan bagaimana mekanisme pusat-pusat saraf yang ada di otak itu berfungi. Sudah banyak pengetahuan baru yang didapat, tetapi gambaran yang dihasilkan masih seperti *bayangan benda dibalik layar*, apakah betul ada bendanya di balik sana, masih belum tuntas, sehingga penafsiran hasilnya masih banyak bersifat hipotetik sementara.

Penulis ESQ mengutip beberapa hasil penelitian neurologist (ahli saraf), antara lain dari V.S. Ramachandran. Penelitian Ramachandran yang menemukan "God spot" adalah penelitian terhadap aktivitas elektris pada salah satu bagian otak yang disebut lobus temporalis yang dikatakannya penting dalam pengalaman religius. Pola aktivitas elektris otak sangat berbeda-beda tergantung terutama pada pengalaman yang dimiliki seseorang. Sebagai contoh, orang yang sedang menjelang mati dapat menghasilkan pola aktivitas elektris berbeda dengan orang yang sedang meditasi. Para ilmuan kini percaya bahwa sejumlah struktur dalam otak memerlukan kerja sama untuk membantu kita mengalami *spiritualitas* dan *religion*. Ramachandran juga menyatakan bahwa berbagai studi telah jelas menunjukkan suatu hubungan antara pengalaman religius dengan epilepsy lobus temporalis. Pengalaman religius dan spiritual sangatlah kompleks, katanya pula, melibatkan emosi, pikiran, sensasi dan perilaku. Tapi para ilmuan percaya bahwa pasien penderita epilepsy lobus temporalis yang menderita halusinasi religius dapat dijadikan sebagai sebuah model penting dalam menunjukkan bagaimana pengalaman religius tertentu mempengaruhi otak manusia.

Epilepsi lobus temporalis adalah suatu kondisi pasien yang menderita penyakit ayan (seizure) karena adanya aktivitas elektris yang abnormal pada bagian otak yang

disebut *lobus temporalis* itu. Serangan bisa *simple* tanpa kehilangan kesadaran, bisa pula *kompleks* disertai kehilangan kesadaran. Serangan kompleks karena serangan itu menyebar pada lobus kiri dan kanan otak, menyebabkan kehilangan memori. Penderita *epilepssi lobus temporalis*, menurut Ramachandran, sekitar *10-70% menderita halusinasi religius*, tapi *sebagian besar* neurologist (ahli saraf) percaya bahwa hanya *sebagian kecil* pasien penderita epilepsi lobus temporalis yang mengalami halusinasi seperti itu.

Ramachandran menceritakan pula percobaan **Dr. Persinger** dengan menggunakan helmet yang dapat membangkitkan lapangan magnetic berputar yang sangat lemah, diletakkan di atas kepala subjek percobaan, menimbulkan efek pengalaman religius. **Pengalaman religius** ini berupa suatu "sensasi kehadiran" (a 'sensed presence') – perasaan seakan-akan ada **seseorang** hadir didalam kamar percobaan bersama mereka. Bila subjek religiusnya kuat mungkin menginterpretasikan kehadiran tersebut sebagai Tuhan. Sementara itu, orang atheis bisa juga melaporkan suatu 'sensasi kehadiran' tapi menghubungkannya dengan suatu tipuan kimia otak, mungkin seperti pengalaman mereka ketika menyalahgunakan obat diwaktu lampau.

Beberapa dekade lalu ada ilmuan Barat yang menulis bahwa Nabi Muhammad Saw menderita epilepsi. Karena dalam riwayat diceritakan keadaan Nabi Saw bila sedang menerima wahyu, ada yang seperti mimpi saat tidur, ada yang tiba-tiba terdiam beberapa saat, dan ada yang gemetaran dan berkeringat seperti ketakutan. Kondisi-kondisi ini dinterpretasikannya sebagai suatu serangan epilepsi. Tulisan itu kemudian dibantah oleh ilmuan Barat lainnya, salah satu argumentasinya adalah : serangan epilepsi yang berulang-ulang dan tidak terkontrol akan menyebabkan penurunan fungsi berpikir, sedangkan Nabi Muhammad Saw makin sering menerima wahyu, makin meningkat kemampuannya.

Satu kelemahan lagi, Ramachandran tidak mempunyai rekaman aktivitas elektris otak para Nabi dan Rasul terdahulu saat menerima wahyu untuk dibandingkan dengan rekaman otak para penderita *epilepsi lobus temporalis* yang mengalami *halusinasi religius*. Bagi orang yang imannya baik, tidak ada prasangka negatif pada diri para Nabi dan Rasul. Mereka adalah manusia pilihan Allah, *haqqul yakin*.

Dalam Neuropsikiatri (Ilmu Kedokteran Saraf dan jiwa) makna istilah *halusinasi* adalah suatu pengalaman *persepsi pancaindera tanpa adanya rangsang yang nyata dari luar tubuh*. Timbulnya halusinasi bisa disebabkan oleh faktor organik (adanya rangsangan nyata atau gangguan pada otak) bisa juga oleh faktor non-organik (faktor fungsional, yaitu tanpa rangsangan nyata atau gangguan pada otak). Adanya pengalaman religius berupa suatu *sensasi kehadiran*, interpretasinya sangat sujektif, yaitu dipengaruhi oleh pengalaman emosional sebelumnya. Interpretasi antara orang beriman dan atheis bisa berbeda. Jadi '*sensasi kehadiran*' yang dihasilkan oleh percobaan Dr.Persinger tersebut termasuk halusinasi gabungan organik dan fungsional.

Adanya halusinasi 'sensasi kehadiran seseorang' tersebut bila diinterpretasikan sebagai kehadiran Tuhan, ini namanya proses berpikir konkritisasi, wujud Allah dikonkritkan menjadi sama dengan mahluk ciptaanNya. Ini sangat naïf. Mewujudkan wajah para Nabi pun kita dilarang. Na'udhzubillaah min dzalik! A'udhzubillaahi minas syaithaanirrajim!

Dengan demikian, bila 'God spot' nya Ramachandran diasumsikan oleh Penulis ESQ sebagai tempat fitrah manusia, sumber suara hati, sebagai representasi eksistensi Allah dalam diri manusia, sebagai bukti bahwa Allah berada lebih dekat dari urat nadi kita, rasanya perlu dikaji ulang (simak halaman 7 alinea 3-4 buku ESQ). Apalagi, model yang digunakan untuk memahaminya berupa fenomena halusniasi religius pada penderita ayan (epilepsi lobus temporalis) serta 'sensasi kehadiran''!

Jika Allah menyatakan dalam firmanNya bahwa Dia berada lebih dekat dari urat nadi kita, itu lebih bermakna simbolis karena Allah juga berada dimana-mana. Rasanya cukuplah diyakini, tak usah diteliti. Sama halnya bila kita ingin mengetahui dimana Allah meletakkan roh yang ditiupkanNya dalam tubuh manusia, apakah dalam tiap sel tubuh? Bila sperma yang terpancar keluar dari 'gudangnya' diperiksa dibawah mikroskop, ternyata masih dalam keadaan hidup, apakah tiap sperma masing-masing punya roh? Orang yang sudah mati, tetapi sel-sel ginjal atau kornea matanya masih hidup sehingga dapat ditransplantasikan kepada orang lain yang masih hidup yang membutuhkannya, apakah ginjal dan mata itu mempunyai roh sendiri terpisah dari pemiliknya yang sudah mati? Dan apakah si penerima sumbangan organ

itu berarti juga mendapat tambahan roh? Semua itu tidak akan mampu kita temukan jawabannya. Tak usah dibahas, bisa membuat kita *senewen*, karena itu Allah menyatakan dalam firmanNya: "*Roh itu termasuk urusan Tuhan*" (QS 17:85).

Simak pula pernyataan Penulis ESQ pada halaman liii (angkaRumawi) alinea ke dua:

"Konsep ESQ Model pada buku ini diyakini mampu melahirkan manusia unggul, namun ini bukan suatu program pelatihan kilat".

Memang Penulis ESQ telah melakukan *studi literature* dan melakukan pengamatan dilapangan dalam rangka penyusunan konsep ESQ. Seyogyanya konsep ESQ diuji coba dulu pada populasi (peserta) terbatas, lalu dilakukan evaluasi adakah perbedaan antara *sebelum* dengan *sesudah* beberapa waktu dari pelatihan ESQ. Bagaimana Penulis ESQ bisa *yakin* (sejak saat Teori ESQ diterbitkan !), bila metodologi penyusunan teorinya hanya berdasarkan keyakinan-keyakinan tanpa didukung data hasil studi lapangan ? Pernyataan tersebut rasanya (ma'af) agak berbau iklan. Dan bila disimak pula pernyataan Penulis ESQ pada halaman 7 pada kalimat terakhir dari alinea ke 3 :

"Inilah dasar penjernihan emosi kita, bukan proaktif seperti yang diajarkan oleh kalangan orang-orang barat yang masih meraba-raba itu"

Disini tersurat dan tersirat kepercayaan Penulis ESQ agak berlebihan (mendekati arogansi) terhadap konsep teorinya, sambil merendahkan orang-orang barat padahal banyak sekali literature barat yang dikutipnya bahkan menjadi dasar teorinya (kacang lupa dengan kulit ?). Sebaiknya biarkan orang lain yang akan menilainya kelak.

Pada PROLOG buku ESQ halaman xxxix, pada point 2. *IQ vs EQ* tertulis sebagai berikut:

"Pada tahun 1988 sampai dengan 1994 saya pernah menjadi staf pengajar sebuah Perguruan Tinggi Negeri di Bali.....Selama itu saya amati, bahwa tidak ada satupun mata kuliah yang mengajarkan tentang pentingnya suatu kecerdasan emosi yang bisa mengajarkan tentang arti integritas, komitment, visi, dan kemandirian yang sebenarnya sangat dibutuhkan oleh para pemberi kerja atau mahasiswa itu sendiri".

Pernyataan Penulis ESQ tersebut menimbulkan pertanyaan: Sejak kapan Penulis ESQ mengenal istilah *kecerdasan emosi?* Seperti diketahui, **Daniel Goleman** yang pertama menulis teori tersebut baru mempublikasikannya tahun 1995. Jadi rasanya kita belum familiar dengan istilah tersebut sebelum 1995.

Masih pada PROLOG halaman xli alinea baru berbunyi sebagai berikut :

Kalimat pertama dari kutipan di atas tampaknya mengadopsi pernyataan *Goleman* dalam bukunya *Emotional Intelligence* tentang kondisi pendidikan di USA. Apakah pernyataannya Penulis ESQ itu berdasarkan suatu hasil survey? Padahal sejak tahun 1982 seluruh dosen di Indonesia harus mengikuti penataran mengajar *Akta V* yang kemudian tahun 1985 diteruskan dengan nama baru *Applied Approach (AA)* dengan isi sama. Itu persyaratan untuk mengajar. Sejak itu *proses pembelajaran* dan *evaluasi hasil belajar* meliputi 3 ranah : *ranah kognitif (inteligensi); ranah afektif (= emosi) dan ranah psikomotor*. Bukankah demikian?

Tentang pendidikan kreativitas, dalam pelajaran sekolah, bahkan mulai dari TK sudah ada dasar-dasar pendidikan kreativitas. Misal, di TK menempel kertas warnawarni, menggambar dan mewarnai. Dan pada TK-TK Islam se Jakarta, saat bulan Haji, anak-anak dibawa ke Asrama Haji Pondok Gede melakukan peragaan ibadah Haji, mereka berpakaian ihram dan melantunkan Talbiyah. Di tingkat SD ada pelajaran kreativitas yaitu *pra karya*. Ada sekolah kejuruan yang mengajarkan kreativitas sebagai *pelajaran pokok* seperti STM, SKP yang sekarang menjadi Sekolah Menengah Kejuruan (SMK), dan di tingkat Perguruan Tinggi ada Mata Kuliah *Kewiraswastaan*.

Selain itu, selama periode pemerintahan Soeharto, mulai 1978 kita ditatar dengan P4 (Pedoman Penghayatan dan Pengamalan Pancasila). Murid-murid sekolah mulai dari SD, SMP, SMA sampai tingkat Perguruan Tinggi juga mendapat pelajaran dan penataran P4. Apa yang Penulis ESQ katakan sebagai *kecerdasan emosional* rasanya lengkap ada di dalam materi pelajaran P4 (kebetulan saya juga menjadi salah seorang penatar P4 Mahasiswa Unsri pada waktu itu). Tapi ironisnya *perilaku* para penyelenggara Negara banyak yang bertolak belakang dengan isi ajaran P4 itu sendiri (bila menggunakan *Teori Moral* perilaku mereka disebut *perilaku immoral*, bila menggunakan teori *Emotional Intelligence*, perilaku itu sebagai bukti *rendahnya kecerdasan emosional*). Bila mereka dikritik, mereka defensif dan menggunakan otoritas kekuasaan untuk menggilas lawan politik mereka dengan berlindung di balik tameng Pancasila.

Bahwa sebagian SDM hasil proses pembelajaran di Indonesia masih kurang bermutu, banyak faktor lain lagi yang terlibat, seperti *APBN* untuk pendidikan sangat kecil (bandingkan dengan Malaysia). Kemudian *sistem pendidikan* yang selalu berubah setiap ganti Menteri (bahkan hampir diseluruh departemen) tetapi tanpa perangkat penunjang yang memadai. Guru-guru ditatar mendadak untuk menerapkan sistem baru, beban kerja bertambah tapi kesejahteraan mereka sangat minim. Di Negara maju, seperti di Inggeris, sistem pendidikan dasar dan pra sekolah dikelola dengan sangat teliti, dimana calon gurunya setelah tamat sarjana pendidikan, harus menambah lagi 2 tahun bila akan mengajar di TK atau SD, sedang untuk sekolah menengah cukup sarjana saja. Terbalik dengan kita di Indonesia, guru-gurunya dicetak melalui "*crush program*". Kemudian buku-buku pelajaran dijadikan projek anak-anak pejabat, setiap tahun ajaran baru, buku pelajaran yang sama sebelumnya tidak lagi berlaku.

Betulkah krisis ekonomi disebabkan oleh SDM era 2000? Krisis moneter dan ekonomi terjadi pada akhir Pelita III menjelang Pelita IV Pembangunan Jangka Panjang Tahap (PJPT) II, yang akhirnya melengserkan Soeharto dari jabatan Presiden pada tahun 1998. Hal itu terjadi sebelum era 2000.

#### IV. Teori ESQ Vs. Konsep Islam

Dari judulnya, buku ESQ bermasud memandu membangun *Kecerdasan Emosinal dan Spiritual* berdasarkan ajaran Islam: 6 *Rukun Iman dan 5 Rukun Islam*. Tetapi sebetulnya teorinya dibangun dari usnur-unsur "*Psikologi* (Barat)" sedangkan 6 Rukun Iman dan 5 Rukun Islam masih terkesan sebagai *alat legitimasi* atau pembenaran saja.

Teori ESQ mendudukkan posisi *Emosi (EQ)* dan *Spiritual (SQ)* lebih utama dari *IQ*, bahkan sang IQ posisinya agak *dilecehkan*, lebih mengikuti pendapat teori **Psikologi Barat** yang lagi *naik daun* seperti : *Emotinal Intelligence* (Daniel Goleman ; 1995), *Spiritual Intelligence* (Ian Marshall, Danah Zohar, dll) serta hasil riset para ahli sarafnya (V.S. Ramachandran, Wolf Singer).

Apa yang ingin dicapai dalam *tujuan instruksional umum oleh ESQ*? Manusia yang memiliki *kecerdasan emosi dan spiritual yang tinggi* kah? Apa istilahnya untuk orang yang seperti itu dalam Islam? Muttaqin? Apakah 'alim' (berilmu) dan taqwa? Atau muthmainnah? Ataukah ESQ yang baik untuk berbisnis.

Pengetahuan Islam saya sangat terbatas. Dengan berbekal kemampuan yang apa adanya ini serta ditambah beberapa bahan hasil konsultasi dengan beberapa pakar akademisi di IAIN Raden Fatah Palembang, saya mencoba membahas konsep ESQ dari aspek *Teori Psikologi* dan dari aspek *Ajaran Islam*.

1. TEORI PSIKOLOGI. Dalam teori-teori psikologi *konvensional*, jiwa atau kepribadian menurut unsur fungsinya dibagi 3 yaitu : *Perasaan (emosi), Pikiran* dan *Perbuatan*. Pemilah-milahan menjadi tiga ini *hanya teoritis* untuk memudahkan mempelajarinya. Baik perasaan maupun pikiran tidak bisa ditangkap pancaindra, kita mempelajarinya secara tidak langsung melalui perbuatan/tingkah laku. Sesungguhnya Perasaan dan Pikiran itu bekerja secara *tandem* (berduaan dan bersamaan) yang dirangkum dan diekspresikan dalam *perbuatan*.

Dalam Teori Perkembangan Jiwa/Kepribadian, emosi dikatakan berhasil mencapai taraf kematangan (mature) bila seseorang telah mampu mengendalikan dorongan-dorongan emosi dengan baik, mempunyai toleransi terhadap frustrasi (dapat menerima penundaan pemenuhan keinginan), sehingga perbuatan atau tingkah lakunya terkendali sesuai dengan situasi dan kondisi lingkungan, sesuai dengan

norma-norma masyarakat yang sudah berlaku bagi usianya. Bila perkembangan emosi tidak mencapai taraf kematangan, maka orang bersangkutan akan sering bertingkah laku sesuka hatinya tanpa peduli orang di sekitarnya, disebut sebagai orang yang *emotional immature* (secara emosional tak matang atau tak dewasa).

Dipandang dari aspek *Teori Moral*, perbuatan yang sesuai dengan tuntutan normanorma yang berlaku di dalam masyarakat tersebut di atas dikatakan sebagai suatu *perilaku moral*, sedangkan perilaku yang sebaliknya disebut *perilaku immoral*. Ada norma-norma moral yang berlaku universal, seperti kasih sayang, kejujuran, keadilan. Menurut Kohlberg, salah satu pakar teori moral, *inti* dari moral adalah *keadilan*.

Freud dalam teorinya *Psikoanalisis* membagi struktur kepribadian atas: *Id*; *Ego* (*Aku*) dan *Superego*. Ego berfungsi sebagai *eksekutif* kepribadian yaitu sebagai pelaksana *fungsi perasaan* (*emosi*), *pikiran dan perbuatan*. Perbuatan (yang dapat kita amati) itulah sebagai representasi Ego, yaitu "*Aku*" dari seseorang yang kita dapat saksikan di alam nyata. Sedangkan Id dan Superego *bermain* di belakang layar tersembunyi di bagian tak sadar dari alam kehidupan jiwa. Id (wadah kumpulan *dorongan instinkl dorongan primitif*, serta *emosi*) selalu mendesak Ego agar memenuhi keinginannya segera tanpa penundaan dan tak peduli dengan situasi dan kondisi lingkungan. Ego, dalam melaksanakan fungsinya, termasuk menghadapi desakan keinginan Id tersebut, akan dikontrol oleh *Superego* (wadah *hati nurani, moral, agama*). Superego mengontrol Ego untuk selalu menjaga *prestasi* dan *prestise* (gengsi, harga diri), dan sekaligus akan bertindak sebagai hakim yang akan menghukum Ego bila melanggar.

Ego yang kuat atau *mature* (matang, sehat, dewasa) akan mampu berfungsi *harmonis*, *rasional*, dan *realistis* tanpa terbelenggu oleh Superego serta tidak pula menjadi kuda tunggangan Id semata.

Ego yang immature akan mudah di dominasi oleh Superego ataupun oleh Id. Bila didominasi oleh Superego maka "Aku" menjadi orang yang selalu takut salah, tak berani mengambil resiko. Bila Id yang menguasai Ego, maka "Aku" selalu bersikap dan berbuat emosional sesuka hati; orang yang seperti ini dikatakan "Emotional immature". Mungkinkah "emotional immature" dalam teori Kecerdasan Emosional (Emotional Intelligence) disebut sebagai : Emosi yang tidak cerdas (?).

Id bisa juga memanipulasi Superego. Misalnya, seseorang yang demi mencapai kejayaan (prestasi dan prestise) di arena olah raga, melakukan "dopping".

Sebelum Kohlberg, **Piaget** sudah menyusun teori *Perkembangan Moral*. Menurut Piaget, sarat agar Moral bisa berkembang baik adalah mempunyai inteligensi/kognitif/ akal *minimal normal*, dan Kohlberg sependapat.

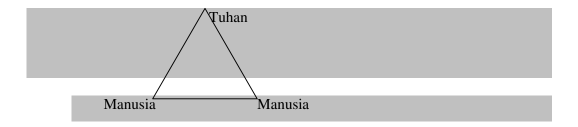
Dus, dari uraian singkat beberapa teori psikologi konvensional di atas, tampak bahwa kalau pada salah satu teori menggunakan label/istilah *maturitas emosional* (kematangan emosional), maka pada teori lain yang memandangnya dari sudut perilaku akan menggunakan istilah yang analog yaitu *perilaku moral*, dan pada teori yang lain lagi memberi label *kecerdasan emosional*. Kejujuran, keadilan, kepercayaan yang dalam teori ESQ oleh Penulisnya dimasukkan dalam komponen dari *kecerdasan emosional*, tapi dalam Teori Moral itu termasuk komponen dari *norma moral*.

Jadi, ini semua masih merupakan *permainan semantik (bahasa)* belaka.

Teori ESQ menamakan suara hati sebagai pikiran bawah sadar (ESQ halaman 9, alinea ke 2), "...suara hati menjadi dasar sebuah kecerdasan emosi" (halaman xlii baris ke 2 dari atas). Penulis ESQ mengutip tulisan Ali Shariati tentang orang yang buta hati atau buta nurani. Bahasa agamanya, tidak memiliki Iman. Dan bahasa modernnya EQ rendah. Disini tampaknya Penulis ESQ (ataukah Ali Shariati ?) menyamakan kata: buta hati/buta nurani = tidak memiliki Iman = EQ rendah. Padahal, bila Emosi padanannya Nafsu, maka Iman tidak bisa disamakan dengan Emosi. Misalnya, seorang ilmuan ahli Perbandingan Agama, bisa saja dia tidak memeluk suatu agama apapun (=tidak memiliki iman), namun dia mengikuti aliran spiritual tertentu (seperti Michal Levin di atas) dan memiliki semua unsur Kecerdasan Emosional versi Daniel Goleman, berarti memiliki EQ tinggi.

#### 3) MODEL HUBUNGAN MANUSIA DENGAN TUHAN

Pada Prolog buku ESQ halaman xxxix: III, gambar bagan segitiga sama sisi:



Dengan menggunakan segi tiga sama sisi memberikan kesan bahwa seakan-akan semua manusia langsung mendapat wahyu dari Tuhan, hubungan antara Manusia dengan Manusia setara dengan hubungan antara Tuhan dengan Manusia.

Kemudian, tampaknya penulis ESQ *menyamakan* pula moral dengan *suara hati* (yang katanya menjadi dasar sebuah kecerdasan emosional).

Istilah *hati* yang digunakan Penulis ESQ disamakan (analogikan) nya pula dengan berbagai istilah lain sperti : "suara hati atau persepsi", "(krisis) moral atau (buta) hati" (halaman xli); "...buta hati atau buta nurani. Bahasa agamanya, tidak memiliki iman. Dan bahasa modernnya, EQ rendah (halaman xlii)". Semua itu kebanyakan hanya menggambarkan **permainan semantik** (bahasa/istilah) belaka, lagi pula pengambilan asumsinya banyak yang semata-mata spekulatif.

Dalam Ilmu Kedokteran, istilah persepsi adalah sensasi yang ditangkap pancaindera, bisa juga sebagai hasil pemahaman proses berpikir dan merasa.

Dalam bagian buku ini banyak pernyataan-pernyataan Penulis ESQ yang serupa, asumsi yang spekulatif dan dramatisasi (melebih-lebihkan, bombastis), tanpa didukung data lapangan tapi seakan-akan itu suatu fakta yang sudah terbukti. Keyakinannya terhadap kebenaran konsep teorinya tampaknya agak berlebihan.

#### 4) ESQ MODEL

Nama **Prinsip Satu** yang Penulis ESQ berikan "*Star Principle*", itu sah-sah saja. Mungkin Penulis mengadopsi gambar *Bintang* pada Pancasila yaitu *Sila Pertama*: Ketuhanan Yang Maha Esa. Penulis ESQ sendiri menyatakan hanya berprinsip kepada Allah. Isi uraiannya tentang *Asmaul Husna*, karena itu rasanya lebih pas kalau dinamakan "*Asmaul Husna Principle*" atau "*Tauhid Principle*". Pada zaman Nabi

Saw dulu, bendera laskar Islam bertuliskan *La ilaha ill Allah*. Entah kapan, sesudah itu lambang Islam menjadi *Bintang Bulan*. Di Negara Islam di Arab sekarang lambang Islam adalah *Bulan Sabit*, mungkin agar tidak sama dengan lambang **Yahudi**, *Bintang Segi Enam*.

Pada Prinsip Kedua Konsep ESQ halaman 85 : Angel Principle. II.2.a. Keteladanan Malaikat. Rasanya nama prinsip ini tidak cocok dengan Alqur'an. Isi uraian pada point tersebut mengemukakan contoh-contoh keteladanan Nabi Muhammad Saw. Jadi antara judul prinsip tampaknya tidak 'matching' dengan isinya ; firman Allah QS 33:21 yang dicantumkan pada halaman 98 ESQ, yang artinya : "Sungguh, pada diri Rasulullah SAW terdapat contoh teladan yang baik.....". Apalagi Nabi Muhammad SAW sebagai Nabi & Rasul terakhir mendapat pula gelar : "Habibullah" (Kesayangan Allah). Dalam Hadits Qudsi Allah berfirman kepada Muhammad SAW, yang artinya : "Tidaklah Aku ciptakan alam ini kalau tidak karenamu". Tidak salah kiranya bila Michael Hart (1978) mendudukkan Muhammad Rasulullah SAW pada urutan pertama dari 100 pemimpin dunia yang sukses.

#### 4) BAGIAN SATU: ZERO MIND PROCESS, PENJERNIHAN EMOSI

Pada halaman 7 alinea ke 3:

Alinea 4 berbunyi:

"....Suara hati ini berasal dari God-Spot. Ini sesuai dengan pendapat Jalaludin rumi, Danah Zohar, Ian Marshall, V.S.Ramachandran. Atau hasil riset syaraf Austria, Wolf Singer.Mereka pakar dibidang SQ. Sederhananya adalah firman Allah pada surat Asy Syams AYAT 8 – 10".

(lihat komentar tentang 'God-Spot' di atas).

Pada halaman 10 alinea 2 Penulis menyatakan :

"Jawaban-jawaban dari suara hati tersebut adalah **sama persis dengan sifat-sifat Allah** yang terdapat di dalamAl Qur'an (Asmaul Husna) seperti Maha Penolong, Maha Pengasih, .....".

Ini penafsiran Penulis ESQ! Coba bandingkan dengan sifat Allah dalam QS 112: 4, Surat Al Ikhlas yang artinya: "... Dan tidak ada sesuatupun yang menyerupai (setara) denganNya".

#### Bagaimana mungkin manusia mempunyai sifat **persis seperti Allah**?.

Asmaul Husna bila dijadikan nama orang maka didepaannya harus ditambah dengan kata 'Abdu' (Abdul) yang artinya abdi atau hamba; misalnya Abdul Rahman (hamba dari Yang Maha Pemberi), Abdullah (hamba Alah) dan seterusnya. Tetapi banyak orang menghilangkan sebutan Abdu (Abdul) tersebut, mungkin karena dianggap kampungan, sehingga hanya menjadi Ar Rahman yang sama dengan Asmaul Husna nama Allah, padahal kita adalah hamba Allah, bukan mitra Allah! Ada pula yang disingkat dengan Dul atau Dullah saja yang tidak punya makna apa-apa.

Kita memang harus mematuhi perintah Allah, antara lain mengasihi dan menyayangi sesama kita, termasuk menyayangi alam. Namun *rasa kasih dan sayang* kita apakah sama dengan *Allah Yang Maha Pengasih dan Penyayang*. Apakah rasa kasih sayang manusia bila dikalikan sejuta maka akan sama dengan atau setara dengan sifat allah Yang Maha Pengasih dan Penyayang? Menurut pendapat saya, kita tidak usah (karena tidak akan mampu) membayangkan besarnya nilai kasih sayang Allah. Kalau kita pakai istilah kasih sayang sebagai suatu komponen emosi, maka nilai *Emotional Quotient (EQ)* kasih sayang Allah adalah *Tak Terhingga*. Nilai *Tak Terhingga* inipun barangkali masih salah, mungkin lebih tepat : *diluar jangkauan perhitungan akal manusia*. Jadi cukup yakini saja bahwa Allah itu Maha segalanya, sedangkan manusia adalah hambaNya, mahluk yang lemah.

#### Pada halaman 24 ESQ alinea 1 kalimat terakhir:

"Kembali, **pengalaman** dan kebiasaanlah yang telah membelenggu hati dan pikiran, yang akhirnya mengakibatkan kerugian luar biasa".

Penulis ESQ tampaknya tidak sependapat dengan pepatah yang mengatakan: "Pengalaman adalah guru yang terbaik". Yang penting apakah kita dapat memanfaatkan pengalaman tersebut untuk kebaikan. Sulit kita bayangkan kalau seorang yang telah menguasai teori berenanng tapi tak pernah mengalami praktek berenang akan mampu mencapai pantai saat biduknya karam.

#### Pada halaman 157 buku ESQ alinea terakhir:

"Sebagai contoh, para orientalis barat saat ini sedang sibuk-sibuknya menggali konsep EQ. Kita seperti 'membeo' dan 'mengekor" para orientalis barat tersebut, sibuk mencari hakekat dari EQ yang diributkan itu. Pada EQ itu sebenarnya **akhlak**, dan itu sebenarnya telah ada dalam diri Rasulullah.

Inilah yang menyebabkan terjadinya suatu pemikiran bahwa ilmu sosial adalah ilmu yang tidak pasti. Saya kurang sependapat apabila ilmu sosial tidak disebut sebagai ilmu pasti. Takdir akan ketetapan ilmu sosialpun sebenarnya ilmu pasti, hukum-hukumnya, seperti sebab akibat yang ditimbulkan dari suatu pemikiran atau tindakan pun bersifat pasti. Contohnya, apabila anda menyakiti orang lain, maka orang lain pun akan bisa berbuat yang sama kepada anda dst....".

Kalau sekiranya Penulis ESQ konsekuen dengan kata-katanya, tidak ikut 'membeo' dan 'mengekor', mestinya tidak menggunakan istilah EQ, tapi langsung saja AKHLAK; dan SQ nya ...IMAN (?).

Penulis ESQ menginginkan *Ilmu Sosial* juga sebagai *Ilmu Pasti*. Kata '*Ilmu*' lebih berkonotasi dengan kata pengalaman mengetahui (teoretis), dan masih perlu diuji di lapangan, hasilnya *Ilmu Terapan*. Bagaimana kita bisa mengetahui sesuatu secara pasti padahal kita belum menyaksikan kebenaran teori tersebut dilapangan. Suatu ketetapan ilmiah yang pasti pun ditentukan lewat 'kesepakatan', termasuk Ilmu Pasti. Misal, kita mengukur panjang suatu benda dengan meteran. Meteran standarnya terbuat dari platinum, disimpan di museum ilmu di Perancis, pada suhu tertentu. Nah, kalau kita setiap kali ingin mengukur panjang suatu benda harus ke Perancis, repot bukan. Lalu kita buat tiruan meteran yang ditera oleh Badan Metrologi, seharusnya juga dari bahan platinum. Atau kita menimbang gula 1 kilogram dengan timbangan pasar, pastikah jumlahnya 1 kilogram? Coba kita timbang ulang dengan timbangan emas (neraca), hasilnya bisa berbeda, apalagi bila ditimbang ulang dengan timbangan atom. Jadi kepastian ilmu pasti masih tetap relatif. Bila hasil suatu studi di bidang Ilmu Sosial, hipotesisnya diuji secara statistik hasilnya 'benar 100%' (nilai p=0), maka metodologi penelitiannya justru sangat diragukan. Dalam Ilmu Sosial tidak ada hasil bernilai mutlak benar 100 % atau pasti. Jadi,kalau Penulis ESQ tidak setuju kalau Ilmu Sosial dianggap tidak pasti, sah-sah saja akan tetapi itu sikap yang tidak realistik. Apalagi dalam manajemen. Mengutip seorang pakar dalam acara talk show suatu radio FM swasta, katanya : "Satu-satunya kepastian adalah tidak adanya kepastian".

Penulis ESQ mengaitkan kepastian tersebut dengan Ilmu Pengetahuan Allah melalui hukum alamNya. Allah mengetahui semuanya memang pasti, tetapi manusialah yang tidak dapat selalu mengatahui semua itu dengan pasti sebelumnya. Banyak kesalahan yang kita perbuat karena *kehilafan* dan *ketidak tahuan* kita, insya

Allah akan dimaafkanNya. Kalau semua perbuatan salah itu dapat kita ketahui sebelumnya dengan pasti, maka alangkah banyak dosa kita, karena itu berarti kita sengaja.

#### V. 1) Instrumen "BAROMETER SUARA HATI – NILAI DAN KEYAKINAN"

#### Berdasarkan Pemahaman Asmaul Husna (halaman 292 – 295)

Skala penilaian yang bercampur aduk antara kuantitatif dengan kualitatif. Dalam buku ESQ, skala nilai ditentukan: Tidak ada = O dan Sedikit = 1, ini adalah penilaian bersifat kuantitatif (frekuensi); sedangkan skala nilai: Baik = 2, Sangat Baik = 3, adalah kualitatif (sifat).

Menurut metodologi survey/penelitian, seharusnya skala penilaian seragam (satu jenis), misalnya semuanya di *kuantifikasi* dahulu, baru kemudian tiap rentang nilai diberi *interpretasi / label kualitatif*. Saran saya, skala nilai untuk "Dorongan Suara Hati" sebaiknya: Tidak ada = 0; Sedikit = 1; Banyak = 2; Sangat Banyak = 3; sehingga semua skala tersebut bersifat *kuantitatif*. Atau, karena yang dinilai adalah "*Dorongan*" bisa juga: Tidak ada = 0; Lemah = 1; Kuat = 2; Sangat Kuat = 3, suatu skala kuantitatif diberi label yang bersifat kualitatif.

Jawaban responden terhadap item-item dalam kuesioner ini sifatnya *subjektif* (tidak objektif). Akan banyak *error*, salah satu penyebabnya adalah adanya mekanisme defense psikik yang bekerja secara otomatis di bawah sadar. Seharus ada item-item yang mengontrol adanya pengsisian yang tidak tidak '*true*' (*lie score*)

#### 2) Instrumen "BAROMETER APLIKASI DAN REALITAS"

#### Berdasarkan Pemahaman Asmaul husna (halaman 296 – 299)

Pada "BAROMETER APLIKASI DAN REALITAS" skala penilaiannya semuanya seragam berdasarkan frekuensi penerapan (kuantitatif): Tidak Pernah; Jarang; Sering; Selalu. Penggunaan skala penilain sudah tepat. Hanya mengenai judulnya, menurut pendapat saya, judul instrument tersebut sebaiknya: "BAROMETER APLIKASI SUARA HATI", atau BAROMETER REALISASI SUARA HATI", . Yang akan dinilai adalah *realisasi* dari skala *Suara Hati*, dengan

kata lain bagaimana penerapannya di lapangan. Jadi, menurut hemat saya bahasanya agak *rancu* karena pengertian nilai APLIKASI adalah sama dengan REALITAS dilapangan. Tapi sebaiknya dikonsultasikan ke ahli bahasa Indonesia, saya sendiri bukan ahlinya.

Ada satu lagi kelemahan instrument ini, yaitu melakukan penilaian terhadap suatu perilaku Subjek berdasarkan pengakuan Subjek itu sendiri. Sama dengan Barometer Suara Hati di atas, adanya mekanisme defense psikik dapat menimbulkan banyak error (lie score). Tentu sang Subjek harus objektif, jujur 100 % seperti Malaikat (kata Penulis ESQ: Angel Principle), sedang kejujuran dalam pengisian kuesioner ini sangat sujektif.

#### **TABEL PENILAIAN** (halaman 300)

Bagaimana metode Penulis ESQ menentukan angka batas ranking penilaian (cut-off point):

247 - 297 = istimewa / sangat tinggi

148 - 246 = baik / tinggi

51 - 147 = rentan / rendah

0 - 50 = waspada / kurang

Apakah sebelumnya telah dilakukan *trial* (uji coba) pada populasi tertentu untuk mendapatkan nilai-nilai tersebut. Kalau hanya berdasarkan *hasil perenungan* Penulis ESQ selama 10 tahun tapi tidak pernah diuji coba, dikhawatirkan hasilnya akan bias, tidak reliable.

Coba kita bandingkan dengan suatu instrument untuk menilai kesehatan jiwa yang namanya MMPI (Minnesota Multiphasic Personality Inventory). Edisi kedua instrumen tersebut sebagai revisi edisi pertama, diuji coba terlebih dahulu secara multinasional, melibatkan hampir jutaan responden, dari berbagai budaya, berbagai agama dan keprcayaan sehingga didapatlah nilai-nilai normal yang berlaku menerobos batasan-batasan budaya dan agama. Dalam salah satu skala penilaiannya

adalah *Lie Score* (skor kebohongan). Skor ini didapat dari penjumlahan jawaban untuk menilai kebohongan yang item-itemnya tersebar didalam 567 item pernyataan yang harus dipilih responden. Ada item-item yang saling mengontrol pilihan-pilihan yang telah dibuat oleh responden. Petunjuk pengsiannya hanya meminta responden menjawab apa yang terpikir pertama secara spontan, tidak secara khusus diminta harus jujur. Hasil dari tes MMPI ini cukup bermakna untuk menilai taraf kesehatan jiwa

\_\_\_\_

<sup>\*</sup> Psikiater – Konsultan Psikiatri Anak dan Remaja, Staf Pengajar Bagian Ilmu Kedokteran Jiwa FK Unsri.